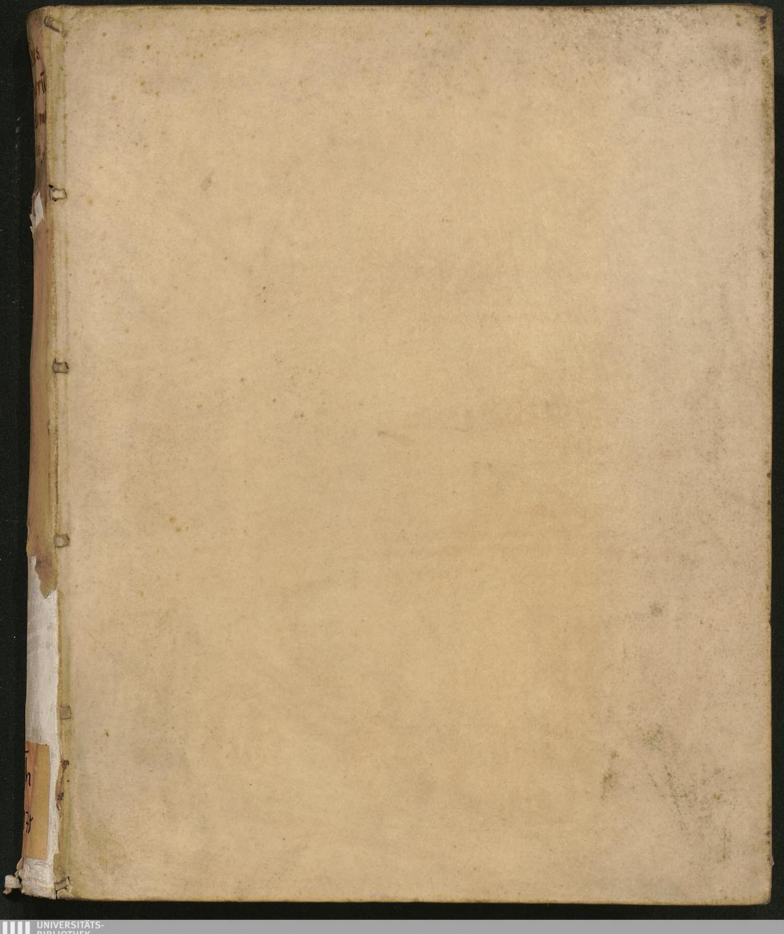


### Universitätsbibliothek Paderborn

# Theses Historico-Theologicae De Doctrina Lovaniensium Potissimvm Vetervm Circa Praedestinationem Et Gratiam Christi

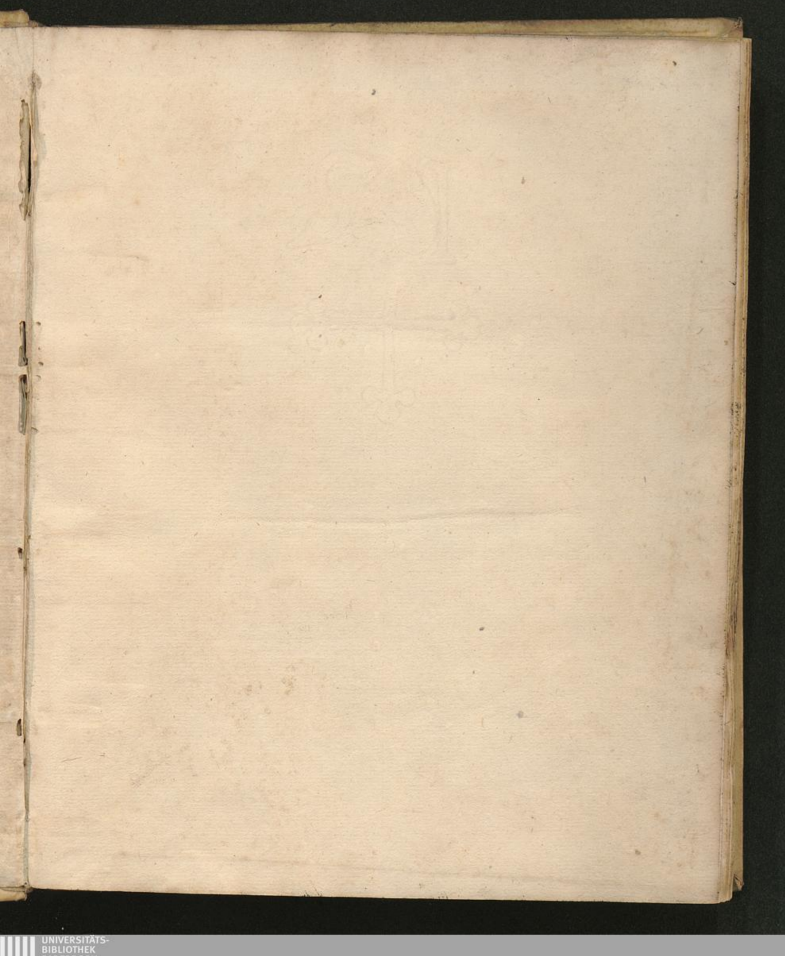
Huygens, Gommarus Lovanii, [1682?]

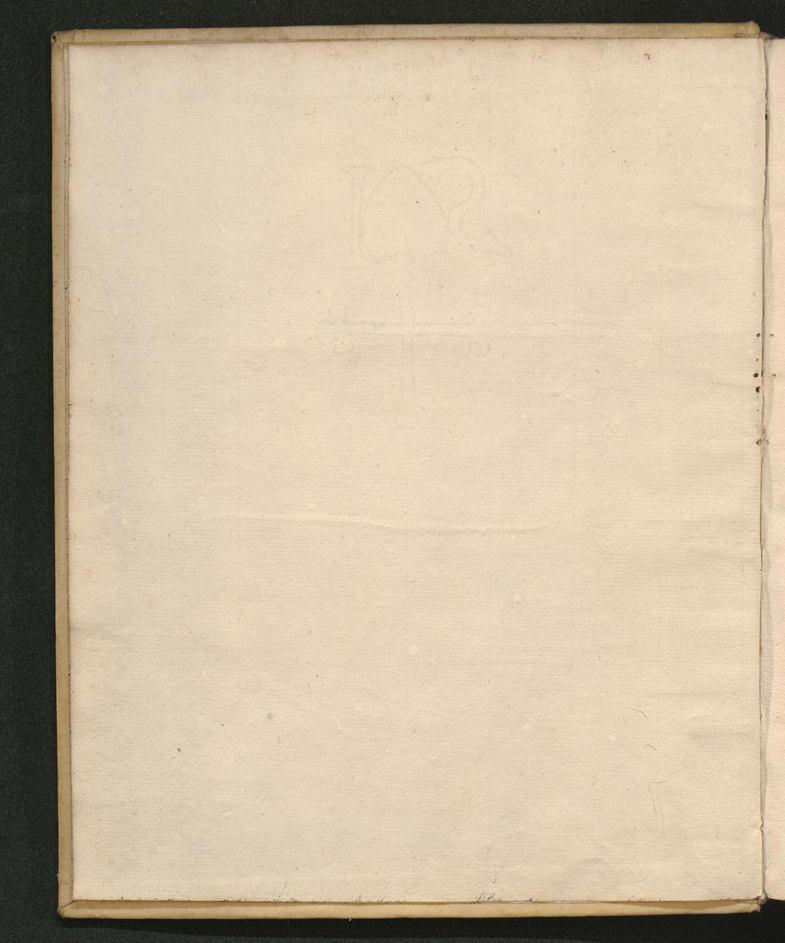
urn:nbn:de:hbz:466:1-40415



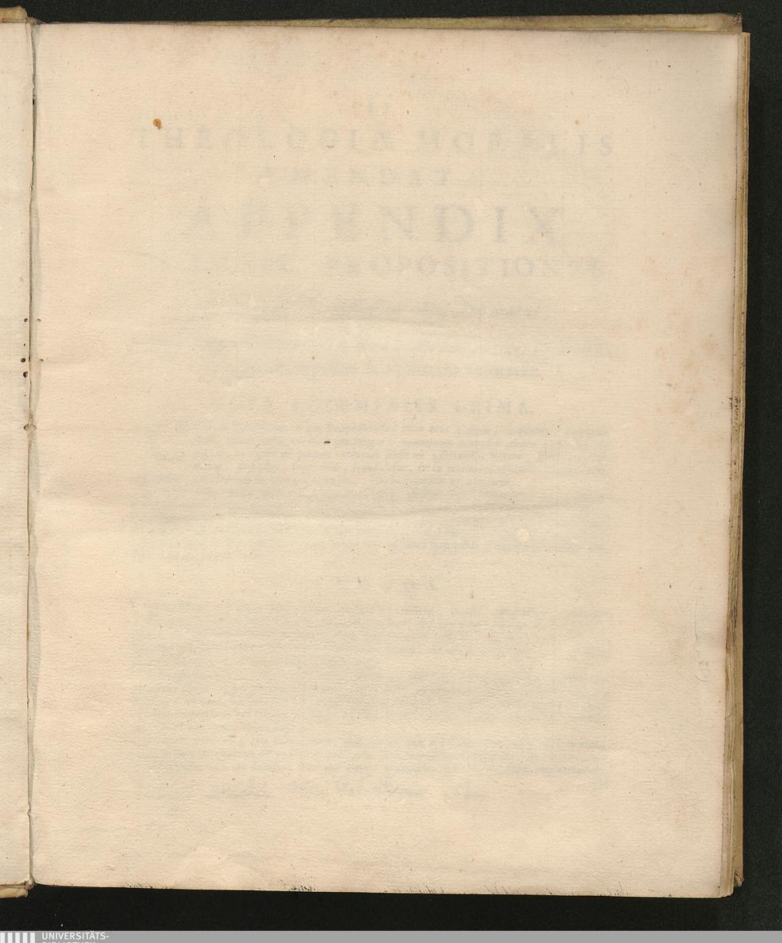
Th. 2170.

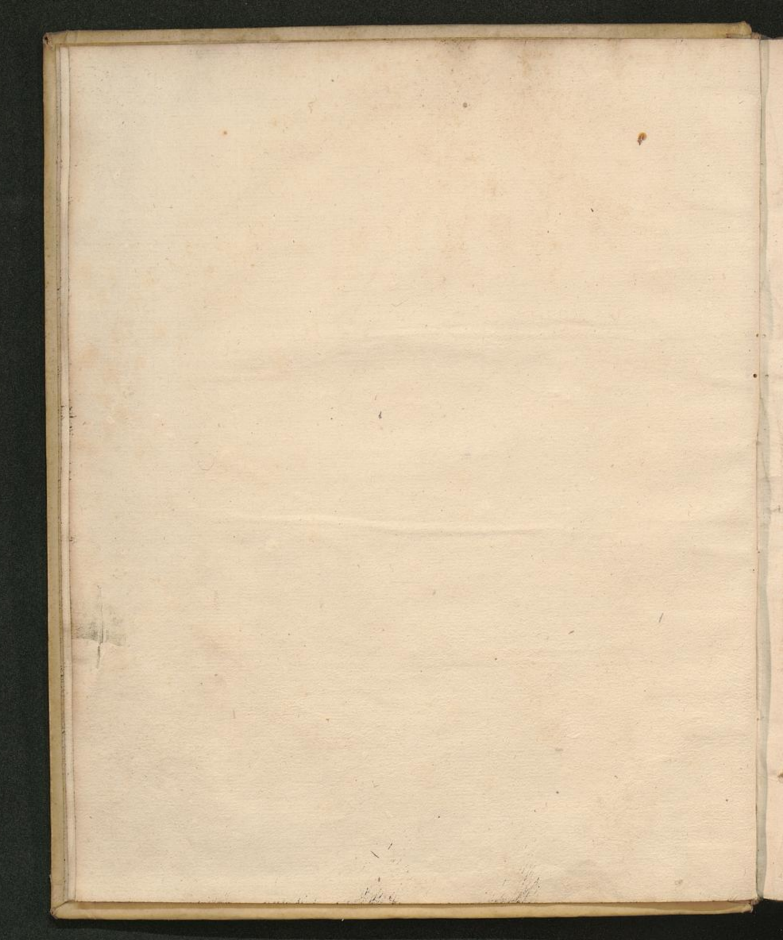














### THESES HISTORICO-THEOLOGICÆ

DE

DOCTRINA LOVANIENSIUM

POTISSIM VM VETER VM

CIRCA

PRÆDESTINATIONEM

ET

## GRATIAM CHRISTI

QUAS PRÆSIDE

EXIMIO VIRO DOMINO AC MAGISTRO NOSTRO

GUMMARO HUYGENS LYRANO,

DEFENDET

MATTHÆUS ROUVROY NAMURANUS

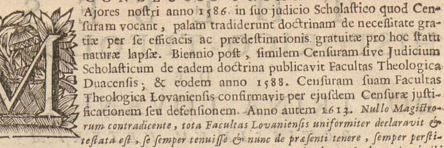
In Collegio ADRIANT VI. Pontificis die 22. Octobris 1682.



Typis Guilielmi Stryckwant sub aurea Lampade.



CONCLUSIO PRIMA.



tisse; & nunc de prasenti persistere in sua antiqua sententia, quam in dictà Censura tenuit, & ibi. declaravit, nec unquam ab illa sententia discessife, nec in posterum Deo favente discessuram, donec per summum Pontificem aliud definiatur , aut à S. Romana Ecclesia , cujus Censura & correctioni omnia in pradictà Censura contenta, & qualibet alia à se dicta & in posterum dicenda humiliter subjicit, aliud tenere ei precipiatur. Declaravit insuper tantum abesse ut argumentis Patris Lessis à sua sententia recesserit, ut ex adverso quemadmodum olim ipsius dicta improbavit, ita nunc improbat ipsius edita scripta in hac determinata materia. Iisdem penè verbis Facultas Theologica Duacenfis nullo similiter Magistrorum contradicente anno 1648. Vniformiter declaravit, se semper tenuisse & nunc de prasenti tenere , semper perstitisse & nunc de prasenti persistere in sua antiqua sententia quam in sua Censura tenuit.

CONCLUSIO SECUNDA.

P Oft annum 1613. non femel Facultas Theol. Lovaniensis Sedi Apost. significavit (cum omni tamen, ut antehac, obedientià & reverentià) sese in doctrinà Censuræ ac Justisicationis fux, donec aliter S. Sedi videatur permanere, ac deinceps permanfuram effe. Et novissime an. 1679.9 Martii per Deputatos suos Summo Pontifici in manus tradidit librum, in quo antiqua Lovaniensium acDuacensium doctrina de prædestinatione & gratia an. 1586. & 1588. expressa est una cum declaratione Facultatis Lovaniensis anni 1613. superius citatà, & fimili declaratione Facultatis Duacensis anni 1648. etiam suprà citatà, declarabatque Facultas Lovanienfis sese paratam in antiquâ istâ doctrina persistere, si nihil istius Sedem Apostolicam offenderet, paratam verò eandem corrigere si quidpiam offenderet. Porrò Sanctiras fua dicti libri examen pluribus Theologis delegavit, qui post trimestre examen declararunt ( quod ab Affessore S. Officii Deputatis nostris intimatum est) doctrinam dicto libro contentam posse teneri & doceri sine offensa S. Sedis ; quod etiam archivis Congregationis S. Officii infertum est. Quæ omnia vel ideò libentiùs publicamus, ut si quis adversariorum de veritate hujus Historiæ fortassis dubitet, inquirere possit num verum sit, quod isto tempore eo modo illic actum, & ab ipso Sancti Officii Assessore pronuntiatum dicimus. Nobis certe de hujus Historiæ veritate dubitare non licet, cum Deputati nostri fide dignissimi, atque ab omni restrictione mentali remoti, ei propria manu subscripserint; quam quidem subscriptionem parati sumus cuilibet, etiam iis qui partium studio ducuntur ostendere. Nec videmus quomodo alius quispiam de jam narratis dubitare possit; cum jam triennium essluxerit ex quo Lovanienses hanc Historiam publicarunt; intrà quod triennii tempus procul-dubio jam ab Adversariis procuratum effet testimonium, quo nostrorum impostura foret manifesta, si res non se ita haberet, quemadmodum toties dictum : nulla siquidem subest ratio, ob quam ejusmodi testimonium ab Adversariis non peteretur, aut cur petitum eis denegaretur. Quâ enim justitiæ specie poterit à tribunali justitiæ denegari testimonium adeò necessarium ut tam iniqua impostura detegatur ? Nisi forte eogitent quod tantum tribunal, in re tanti momenti,

pro qua per tot annos tam multa dicta & acta funt, finet sibi imponi quidlibet, pro cujustibet impostoris libidine.

CONCLUSIO TERTIA. F Alleris si existimes quod majores nostri saltem an. 1 586. doctrinam novam tradiderint. Si enim ita effet, nunquam ausi fuissent illo ipso tempore, quo de falsitate convinci poterant , palam in peroratione ad justificationem Censuræ suæ , profiteri : Non effe peregrie nam à nobis in scholas nostras doctrinam invectam ; sed cum à paucis quibusdam , vel ab uno fortasse Ruardo ( quod pace tanti viri dixerimus ) fieri cæptum id esset, depulsa novitate veterem per nos ac plerosque etiam Antecessores nostros revocatam, assertam, defensamque, ac integritati sue restitutam esse, adeoque nec unquam vel ejus temporis Facultatem nostram, aut notabilem aliquam ejus partem prafati viri opiniones probasse, quemadmodum prater cateros locupletissimus est testis Iudocus Tiletanus Collegii tunc nostri haud sane postremus. Neg; verò Scholasticorum illi obfuit proprie lectio, sed quod illes plus aquo inharens ad B. Augustinum tam serò accesserit; nec nist privatis quibusdam occupatus opinionibus, quarum prajudicio tentus, legere postea illum, nist alieno animo non potuit, eoque non se illi, sed eum sibi attemperare & inflectere conatus. De eodem Ruardo Guilielmus Estius tum in Universitate Duacensi Theol. Professor in responsione ad Objectiones Deckerii Societatis J E s u Professoris loquitur his verbis : At nec illud de Ruardo pretermittendum est, eum aliquando à magnis viris & nominatim à Petro Soto dostissimo & Santtissimo Theologo admonitum & reprehensum fuisse, & coram & per litteras, quod in illis fuis de gratia & pradestinatione opinationibus, non rectè ambularet secundum veritatem Ecclesiastica doctrina. Qui etiam aliquando à quodam Collega schola admonitus de Fausto : quod non VENE-RABILIS, ut eum vocabat, sed DAMNABILIS Author effet. Ea re sibi indicata vehementer obstupuit, ut ego ab illo Collega accepi. Nam ab eo Collega sui, iique pracipui dissentiebant. Ab anno 1561. id eft , (biennio post obitum Ruardi) usque ad annum 1582, eas scholas (scilicet Lovanienses) trivi partim ut discipulus , partim ut Licentiatus aut Magister (inquit Estius in responsione ante citata) quique sententiam & doctrinam Professorum illius temporis probè cognitam habui, eo enim loco tune habebantur hac dogmata ( à Lessio & Deckerio postea tradita ) ut si quis ea publicè vel docendo proponeret, vel disputando desenderet, non parum offenderet. Duo hinc confectanea funt. 1. Quod doctrina Molinæ & discipulorum ejus in Academia Lovaniensi tempore ipsius Censuræ fuerit nova. 2. Quod etiam tunc illa ipsa Censuræ Do-Ctrina fuerit à Majoribus nostris tamquam antiqua & avita doctrina tradita.

CONCLUSIO QUARTA. M Olina in Concordia qu. 23. art. 4. & 5. disp. 7. dicit : Neque vero dubito quin ab Au gustino & cateris Patribus unanimi consensu comprobata fuisset hac nostra de pradestinatione sententia, ratioque conciliandi libertatem arbitrii cum divina gratia, prescientia & predestinatione, st eis fuisset proposita. Facillimum foret hinc inferre, quod Molina fateri debeat doctrinam fuam nec Ecclesia, nec Summis Pontificibus fuisse comprobatam. Consequentiam norunt quotquot sciunt Ecclesia & Summis Pontificibus semper fuisse probatum illud : Nihil no-Vandum nist quod traditum est. Et in doctrina gratiæ per cæteris Sanctis Patribus sequutos fuisse S. Augustinum, cui non dubitarunt tantum tribuere contrà gratiæ inimicos, quantum contrà Valentinianos & Gnosticos Irenzo; contrà Arianos Athanasio atque Hilario, contrà Nestorianos Cyrillo; denique contrà Eutichianos Leoni Pontifici. Propinquiùs ex dictis Molinæ inferimus quod ipse senserit suam doctrinam de prædestinatione & gratia non esse doctrinam Patrum, & signanter non esse Augustini. Quod hanc Molinæ æstimationem attinet, mirè in eadem cum ipso consentiunt Majores nostri: quibus ob rationem pro auctoritate Augustini jam allegatam summa cura suit Augustinum non modo adversus Molinam fed etiam adversus ejus discipulos eum indignius quam ipse Molina tractantes, defendere. Ne diutius his immoremur, vide quæ Præfatio Censuræ Lovanien-Az

As habet pag.7. & potissimum hac: Intolerabile nobis vifum quod non folum adversus Pelagium & ejus haredes infeliciter laborasse Augustinum fingatur, sed idem quoque de Calvinismo & Lutheranismo suspectus redditur, tamquam imperitus, stupidus ac cacus habetur, ut non modo gratia ipsius de qua disserebat, vim naturamque nescierit, sed nec arbitrii humani libertatem, ne monitus quidem, dogmate suo evertere se senserit. Præf.pag.7 .vide etiam quæ ex Molina. & discipulis ejus adversus S. Augustinum dicta allegat in Vindiciis suis Augustinianis Henricus de Noris incipiendo à pag. 371. Hæc (quod nimirum doctrinam Augustini totam propemodum ex proposito oppugnari, sunditusque destrui viderent Majores nostri, ipsumque Auguftinum adeo suspectum reddi) ratio fuir, cur doctrinæ Molinæ ac discipulorum ejus sese opposuerint prædicti Majores : cur item Metropol. Mechliniensis ac Cameracensis Synodum parabant Episcoporum qui dogmata à duabus Facultatibus damnata discuterent, eademque toto proscriberent Belgio; non verò ea quam resert imago primi saculi lib.6. c. 4. dum ait : caufa tempestatis suit primi nominis & authoritatis DoctorTheologus qui varia doctrina sua capita non sanam fidem redolentia supremo Sedis Apostolica imperio solemniter ejurare compulsus, coram Francisco Toleto homine Societatis, Apostolico in eam rem legato, & paulò post S.R.E. Cardinale, quasi honoris sui vindicias acturus, quam ipse notam contraxerat, candem visus est immenenti Lessio inurere voluisse, & conantem illum doctissimus quisque Facultatis Theologica tanquam communem injuriam ulturus adjuvabat. Si plures istins oppositionis rationes, seu tempestatis causas, ut vocant Adversarii, scire velis, eas in præfarione Censuræ, & præcipuæ quam pag. 19. exprimunt his verbis : Non parum veremur ne si in suscepta semel doctrina ita perseveretis, &c. Ubi Majores nostri ominando prædicunt, quænam ex doctrina Molinæ de Prædestinatione & Gratia temporis successu in Theologia Moralis ac morum relaxationem redunda-CONCLUSIO QUINTA.

S Icur anteriori conclusione ex ipsismet Adversariorum verbis ostensum est, quod eo-rum doctrina Augustino comprobata non suerit, ita nunc ostendendum foret quod Lovaniensium doctrina eidem suerit probata. Id, inquam, ostendendum foret, nisi in sæpè dictis Censuris, & justificatione id jam pridem oftensum suisset. Ad illas proinde Lectorem remittimus. Ne tamen vel hoc titulo ei suspecti simus pro controversiæ decisione ad partem adversam eum remittamus, consulat ipsa loca Augustini que in dictis Censuris & Justificatione citantur; vel, si lubet, ipsum Augustinum adeat, legarque in ipso fonte, non que Augustinus scripsit juvenis, & Semipelagianorum errore aliquoufque infectus; aut que adversus Manicheos: fed que jam senex adversus Pelagianos & potissimum adversus Semipelagianos conscripsir. Ut lib. de Prædestinatione SS. & de bono perseverantiæ. De correp. & gratia, de gratia & libro arbitrio. Item epist. 105. 106. & 107. Quæ omnia non sine speciali Dei providentia ac beneficio in unico eoque exiguo volumine, quod Angustini Opuscula seletta vocant, eo tempore edi ccepta funt, quo Augustini de gratuita prædestinatione & gratia per se efficaci doctrina acrius quam ullo antea tempore oppugnabatur. Si non vacet hæc integra legere, unicum faltem libellum de Correptione & gratia, vel in uno libello, duo capita undecimum scilicet & duodecimum attente legat : expendat discrimen quod illis capitibus inter adjutorium hominis integri & hominis lapfi astruit Augustinus : dicendo : Tale erat adjutorium quod descreret cum vellet , & in quo permaneret si vellet , non quo sieret ut vellet. Hec prima est gratia que data est primo Adam : Sed potentior est in secundo Adam. Prima est enim qua fit ut home habeat justitiam si velit : En adjutorium primi status verbis Auguffini expressum; audiamus nunc quibus verbis exprimat adjutorium secundi status, secunda ergo plus posest, quâ etiam sis ut velit, & tantum velit tantoque ardore diligat, ut carnis voluntatem contraria concupi scentem, voluntate spiritus vincat. Hoc est ipsissimum illud discrimen , quod & Majores nostri & nos etiam hodie assignamus inter adjutorium utriusque statûs,

Ratús; & tamen visus est nuper Adversariorum aliquis, qui discrimen à nobis, id est; ab Augustino assignatum vocare ausus sit Spurium, an ergo Spurium censet discrimen asfignatum ab Augustino ? An forte censet aliud ab hoc, aliud à nobis assignari ? Si posterius dicat, probet nos faltem aliqua in re hîc ab Augustino differre : si prius, oftendit se esse de numero eorum, de quibus Majores nostri pag. 5. & sequentibus præsationis Cenfuræ suæ meritò conqueruntur, quod doctrinam Augustini, & Augustinum ipsum indignissime tractaverint. Neque nobis difficile est ex ipso Augustino, Augustini discrimen firmissime stabilire. Primum enim membrum probat hoc modo; Si hoc adjutorium vel Angelo wel homini cum primum facti sunt defuisset, quoniam non talis natura facta erat, ut sine divino adjutorio posset manere si vellet, non utique suâ culpâ cecidissent. Adjutorium quippe defuisset, sine quo manere non possent. Nunc autem quibus deest tale adjutorium, jam pæna peccati est. Secundum folidissime probatur ex his S. Script. locis ; Non est volentis neque currentis, sed miserentis est Dei. Deus est qui operatur in nobis velle & persisere pro bona voluntate, &c. & potissimum ex hoc loco ; quis te discernit ? Quid habes quod non accepisti ? Quo præcipuè testimonio etiam ipse Augustinus convictus est. Bina dicti & stabiliti discriminis membra totidem sunt principia, ex quibus per consequentias prorsus evidentes Lovanienses inferunt pracipuas fuas doctrinas de prædeftinatione & gratia, eorumque concordia cum libero arbitrio.Satis lagaces fuere Semipelagiani de quibus in suis ad Augustinum epistolis Prosper & Hilarius, ut tot invisas sibi Conclusiones in istis principiis contineri adverterent : hinc illæ ipsorum querelæ de dicto discrimine : Molestum ferunt, inquit Hilarius, ita dividi gratiam, qua vel tunc primo homini data est, vel nunc omnibus datur, ut ille acceperit perseverantiam, non qua fieres ut perseveraret, sed sine qua per liberum arbitrium perseverare non posses: nunc verò sanctis in regnum per gratiam pradeftinatis non tale adjutorium perseverantia detur, sed tale ut eis perseverantia ipfa donetur, non folum ut fine isto dono perseverantes esse non possint, verum etiam ut per hoc donum non nisi perseverantes sint.

### CONCLUSIO SEXTA:

D Iscrimen assignatum ratione membri posterioris insolubili nexu secum trahit prædestinationem gratuitam pro hoc statu, quam etiam alias tanta constantia sustinuit Auguftinus, ut prædeftinationem ex prævifione operum ubique ab eo oppugnari afferat Bellarminus. Hinc non mirum qod ante Molinam omnes præcipuæ Academiæ Europæ cum D. Aug. docuerint gratuitam illam prædeftinationem. De Belgicis patet ex Cenfuris & Justificatione jam sæpè citatis. Academia Salmanti ensis in Hispania sententiam suam tulit occasione quarumdam Thesium de prædefinitionibus æternis, in quibus oppositum anno 1581.in illa ipfa Academia ab aliquo Societatis Theologo propugnabatur : quod nimirum prædestinatio fieret ex prævisis meritis : quarum Thesium doctrina ( ut ab ipsa adversa parte refertur) gravissimis Doctoribus summe displicuit : nam & censura notarunt, & res ad sacros Fidei Inquisitores delata est: Sic refert Paulus Serlogus Soc. Jesu, qui occultato nomine le vocat Paulum Leonardi, in lib. cui titulus : Resp. ad expostulationes adversus scientiam mediam. 3. parte sect. 7. nu. 35, Facultas Thologica Coloniensis suam mentem fuper hac quæftione declaravit, dum Theologiam quam hactenus more majorum in scholasticis concertationibus ventilandam proponit; quamque publicè pro scholæ usu prositetur, typis divulgandam censuit; siquidem p. 1. tract. 2. sect.7. dist. 6.n.3. habetur hæc Thesis Pradestinatio facta est ab aterno pracise absque volentis aut currentis conatu vel merito praviso, & absolute, absque creanda voluntatis in consensu & operatione concursura conditione : ex folius miserentis Dei mero beneplacito : sta ut ex parte predestinati nulla detur predestinationis ratio objectiva seu causa, neque quoad decretum gloria, neque quoad decretum gratia. Academia Parifienfis condemnavit an. 1347. inter alios articulos hunc; Propter opera alicujus futura A 3

bona; Deus preordinavit aliquem ab eterno. Habetur ad calcem lib. Magistri sententiarum sub hoc titulo: Articuli condemnati per Magistros Parisienses anno 1347.

Uin loco citato Molina ait: Hac nostra ratio conciliandi libertatem arbitrii eum divina pradestinatione à nemine quem viderim, hucusque tradita, &c. Sentit ergo Molina quod sua sententia non solum ab Augustino & cæteris Patribus non suerit tradita, sed etiam quod à nemine alio quem viderat. In hâc tamen postremà parte Moline discipuli, adversus quos egerunt Majores nostri, cum suo Magistro consentire, non videntur, dum pro sua sententia allegant Faustum Regiensem, Gennadium, Sedulium, Cassianum & plures alios Semipelagianorum errore insectos; de quibus videre licet Thomam Lemos tom. 2. tract. 3. de Prædestinatione cap. 30, & justificationem Censuræ Lovaniensis incipiendo à pag. 98. Similiter à Magistro suo Molina recedit Ripalda, dum l.2. de statu naturæ lapsædisp. 23. sect. 8. sic ait: Indubit atum est constantem suisse Prosperi mentem in asserbada gratia auxiliante Dei purè sussiciant, quippè omnibus etiam non cooperantibus communi. Quod rursus, pulchrè cecinit lib. de ingratis cap. 10. disserbas de gratia, quam Ecclesia Catholica prositetur:

Vt cunctos vocet illa quidem, invitetque, nec ullum.
Prateriens, studeat communem adferre salutem.
Omnibus, & totum peccato absolvere mundum:
Sed proprio quemque arbitrio parêre vocanti,
Iudicioque suo motâ se extendere mente
Ad lucem oblatam, qua se non subtrahat ulli.

Audis (pergit Ripalda) gratiam Dei cunctos vocare, nullum praterire, nulli subtrahi, & in omnium arbitrio ejus obedientiam constitui, ideoque inobedientiam ad culpam deputari? Audimus certè ejusmodi gratiam in adductis carminibus pulchrè describi: sed non audis tu quod Prosper non id dicat de gratia quam Esclesia Catholica prositetur, sed de ea quam Semipelagiani tuebantur? Audi ergo quomodo in carminibus immediatè præcedentibus alloquatur ingratos.

Gratia qua Christi populus sumus , hoc cohibetur Limite vobiscum , & formam hanc adscribitis illi : Vt cunctos vocet illa quidem & &.

Audi & illa quæ paulò post subjungit cap. 11.

Iam quia summatim, ut potuit, sententia vestra Decursa est: Dic unde probes quod gratia Christi Nullum omninò hominem de cunctis qui generantur Pratereat?

Libenter ergo cum Molinæ discipulis adversus Molinam profitemur, quod ipsius ratio conciliandi libertatem arbitrii cum divina pradesinatione sucrit ab istis auctoribus dudum ante ejus tempora tradita: non potuit proindè D. Augustino & Patribus adversus Semipelagianos decertantibus esse incognita (prout prætendit Molina) quae tamen ab Augustino & discipulis ejus non suit tradita, quia improbata, nimirum pro hoc statu natura lapsæ.

CONCLUSIOOCTAVA.

E x dictis patet quod & nos, dum cum Majoribus nostris improbamus rationem conciliandi libertatem arbitrii cum divina pradestinatione à Molina traditam, Augustini aliorumque Patrum vistigiis insistamus. Iislem rursus insistimus dum definitionem illam liberi arbitrii: potestas ad agendum & non agendum positis omnibus ad agendum prarequisitis Theologia non esse necessariam asseriums: Illam siquidem non tradiderunt dicti Patres, imò in sensis

fensu composito intellectam tradere non potuerunt ; utpote directe adversantem sue sententiæ de gratia efficaci & prædestinatione gratuita. Hane definitionem ( inquit P. Lemos tomo 3. lib. 3. pag. 1. tract. 2. cap. 3. de definitione ista libertatis ) cum explicatione Jud, non ex Aristotele aut doctrina ejus, non ex Augustino aut SS. Patribus, non ex Magistro sententiarum, S. Thomá, aut Doctore aliquo ex gravioribus; sed ex Almaino in suis moralibus didicerunt recentiores, licet Almainus explicationi eorum non multum arrident. Similia vide apud Didacum Alvarez disp. 115. Nihil non moliuntur istius definitionis ut antè intellectæ patroni, ut eam stabiliant, etiam auctoritate Concilii Tridentini. Verum absque operoso examine vel ex hoc folo quod Concilio interfuerint ex Prædicatorum ordine universum 58. qui omnes cum toto fuo ordine fententiam fuam retractare debuiffent, patet omni verofinilitudinis specie carere argumentum illud desumptum ex authoritate dicti Concilii. Quod enim sententiam suam non retractaverunt, evidentius est quam ut probatione egeat. " , Solet & Scoto tribui (inquit Lemos loso citato) ante dicta, difinitio liberi arbitrii, sed iple expli-,, cationem prædictam nullo modo admittit, sedpenitus rejicit, in tantum, ut ipsum Scotum , destructorem libertatis Molina nominet in concord, disp. 50 \$. se Scotus ; proptereà -3, quod admittit divinas efficaces prædeterminationes, quibus positis non stat liberum ar-,, bitrium aliter operari quam definitum à Deo est. ,, Ita Lemos. In editione Antverpiensi Molinæ habentur hæc : arbitron sententiam hane Scott plus quam periculosam esse in side. Non minori in pretio definitio illa cum fua explicatione hodie est apud Molinæ discipulos quam olim fuerit apud Molinam, fiquidem non minus hi quam ille istam definitionem intellectam in sensu composito posuerunt fundamentum totius doctrina sua. Sensum compositum intellige eum, juxta quem cum omnibus ad agendum prærequisitis componis possit oppositum actus. Ob hane definitionem negant cum gratia per se esticaci stare liberratem arbitrii, nam gratia per se efficax revera non potest simul esse cum opposito actus boni ad quem à Deo datur ; quandoquidem ejusmodi gratia det non solum posse bonum agere sed det ipsam bonam actionem: neque enim gratia per se essicax est adjutorium quo possumas bonum agere si velimus, sed quo re ipsa velimus. Porro quia in hunc modum de gratia hujus status sentiunt Lovanienses; hine ab adversariis veluti si libertatem arbitrii cum Luthero & Calvino negarent, accusantur. Atque hæc potissima ratio est, cur hodie etiam apod tribunalia laica veluti suspectæ doctrinæ traducamur; neque nos folis fed etiam Canonici Præmonfratenfes , Dominicani , Augustiniani , Carmeliræ Discalceati, Capucini, cum Præsbyteris Congregationis Oratorii; quod nimirum in didis ordinibus vel Congregationibus, doctrinam de gratia per se efficaci, quam Adversarii libertatis destructricem existimant, saltem ab aliquibus tradi audiverint. Hec est ipsissima ratio cur ( quod Majores nostri in præf: Cenfuræ pag. 7. testantur ) à quibusdam Molinæ discipulis etiam ipse Aug. de Lutheranismo ac Calvinissimo suspectus reddatur. Cur item tamquam imperitus, stupidus ac cœeus habeatur, ut non modo gratiæ ipsius ; de qua disserebat, vim naturamque nescierit, sed nec arbitrii humani libertatem, ne monitus quidem, dogmate suo evertere se senserit. Hæc ergo definitio libertatis, etsi nec SS. Patrum, nec Doctoris alicujus ex gravioribus, aut ullius ex veteribus auctoritate stabilita; præfertur doctrinæ Augustini, qui toties à summis Pontificibus, & ab Ecclesia ipsa laudata & probata est ? Præfertur quoque solidissimæ illi interpretationi locorum S. Scripturæ quibus ad stabiliendam necessitatem gratiæ per se esticacis pro hoc statu adversus inimicos gratia, & porisimum Semi-pelagianos usus est S. Aug. hac dicta sint de sensus composito suprà explicato quem contendunt Molinista, non autem de sensu composito quo cum omnibus prærequifitis ad agendum componitur ipfa potentia agendi oppofitum:

60N-

CONCLUSIO NONA

Vbemer fatemur ( inquiebat nuper quarumdam Thefium Auctor ) fuffineri poffe abfque omni nota gratiam physice pradeterminantem , quam tenent Thomista non rejicientes gratiam merè sufficientem. Certè non comprehendo quomodo is admittat gratiam physicè prædeterminantem sustineri posse qui ad liberum arbitrium requirit, ut cum prærequisitis ad bene agendum, quale secundum Thomistas est gratia physice prædeterminans, possit componi oppositum actus: siquidem nunquam sieri poterit, ut gratia physicè prædeterminans ad amandum Deum, & non amare Deum, fimul componantur. Hac eft notifima Thomistarum doctrina, secundum quos ad minus æquè insuperabiliter & indeclinabiliter Tiberum arbitrium ad bonum movetur per gratiam phyfice prædeterminantem, quam fecundum S. Aug. & Lovanienses per dilectationem cælestem quæ sit adjutorium quo. De illis , inquit ille Thefium Author , Thomistis loquor , qui tenent gratiam physice prædeterminantem & non rejiciunt gratiam merè sufficientem. De ista gratia physicè prædeterminante jam dictum est, nunc ergo pauca de Thomistarum gratia merè sufficiente. Admittunt illi gratiam sufficientem merè, id est, sufficientem quæ non sit essicax; sed sufficientem hoc sensu ut voluntas que ex natura sua est remotius potens, per ejusmodi gratiam inefficacem fiat propinquius potens, modo non ita plene quin ad actum bonum requiratur alia gratia, eaque physicè prædeterminans: siquidem notissimum est directè adversari Thomistarum principiis, ut unquam habeatur actus bonus sine gratia physicè prædeterminante, non minus quam ut habeatur gratia ad bonum phyfice prædeterminans fine actu bono. Illi proinde Thomiftæ qui dicunt dari in hoc ftatu gratiam merè sufficientem, intelligunt sufficientem ad certum actum v. g. ad efficacem amorem Dei, que tamen non fufficiat ut ille actus efficax reipfa habeatur, nifi accedat alia gratia eaque phyficè ad actum istum prædeterminans. Si roges quommodo ergo sit gratia sufficiens, cum revera non fufficiar? Respondebimus quod sit sufficiens ad posse, non ad actum : neque refert, quod, ut Aug. ait, posse sit natura, quia insuper datur aliud posse, quod sit gratia etiam inessicacis. Habetur itaque posse à natura & habetur posse à gratia inessicace: hoc est propinquiùs, illud remotiùs, neutrum verò ita completum, quin secundum Thomiftas, adhuc requiratur gratia phyficè prædeterminans ad actum : hanc igitur Thomiftarum do ctrinam fatemur non effe contrariam necessitati gratia per se esticacis, potissimum fi cum ipso nomine exprimatur nominis definitio, ut pateat non admitti ab illis merè sufficientem, eo sensu quo eam admittunt Molinista. Etenim cum propriè & exactè loquendo id folum fufficiat præter quod aliud necessarium non est , ut aiunt Majores nostri propriè rursus & axactè loquendo, illa gratia reverà non est sufficiens. Hinc Duacenses ad affertionem secundam, dicunt in Censura sive judicio Scholastico: sufficiens Dei auxilium est prater quod ex parte Dei non est aliud necessarium. Juxtà hanc acceptionem Doctores Lovanienses & Duacenses (inquit Tho. Lemos 1. 4. p. 2 tract. 3. c. 1. ) in sais doctifsimis Censuris loquuntur de auxilio sufficienti cum dicunt , auxilium sufficiens esse illud quod fine ullo alio conversionem efficit, loquuntur enim de auxilio sufficienti completo in ratione principii ad operandum, & non impedito, ita Lemos: dicitque hoc modo multories S. Tho. accipere auxilium fufficiens. Potissima autem ratio cur isto modo de auxilio fufficienti cum Majoribus nostris & Duacensibus loqui malimus, ea est, quod vereamur ne, quæ jam dicuntur de auxilio sufficienti in sensu Thomistarum, successu temporis trahantur ad sensum quo Molinista vocant auxilium sufficiens, id est, præter quod ex parte Dei nullum aliud est necessarium, ut homo de facto convertatur, pièque operetur. Ex quo evenire fortaffis posset, ut qui jam tradunt necessitatem gratize per se efficacis, post aliquot annorum decursum vel putentur, vel fingantur idcircò, quia admiserunt gratiam merè sufficientem (scilicet in sensu Thomistarum) admissife merè sufficientem in sensu Molinistarum; quod vel ideo sacilius evenire posset, quia, ur aiunt Majores nostri in responsione ad assertionem secundam, propriè & exactè loquendo id solumi sufficit præter quod aliud necessarium non est. Neque enim novum est ut ob nominis acceptionem tribuatur aliquibus doctrina quam reverà non tenent; ut patuit eo tempore quando ingemiscens orbis totus miratus est se esse (vel potius se haberi) Arianum. Quo equidem tempore subsecuturi mali, velut omen erat, tanta pro uno termino introducendo animositas.

CONCLUSIO DECIMA. E X sensu ante explicato patet quod definitio liberi arbitrii positus omnibus ad agendum &c. que tanta contentione obtruditur, non minus adversetur doctrinæ Thomistarum qui tenent gratiam physicè prædeterminantem nec rejiciunt merè sufficientem, quam adversetur doctrinæ Augustini & Lovaniensium : ut proinde si rationis paritatem spectemus, non magis mirum sit, quod Adversarii de mala doctrina in Hispania suspectos reddiderint, præter alios, etiam Dominicanos five Thomistas quam quod circà tempora Censuræ Lovaniensis de Lutheranismo ac Calvinismo ipsemet Sanctus Augustinus suspectus redditus sit: Quibus omnibus ritè expensis, jam minus mirum est quod post Augustinum ctiam Lovanienses codem titulo quo Augustinus de violata arbitrii libertate accusentur; & cum eodem de Lutheranismo & Calvinismo suspecti reddantur. Et hæc quidem omnia propter sæpè dictam definitionem nulla, ut ante dictum, authoritate legitima stabilitam. Et quamvis nos nolimus Adversarios nostros câ duritie, qua illi nos & ipsum Auguftinum, tractare, non abs re equidem fore putavimus, oftendere quod fæpius dicta definitio liberi arbitrii intellecta in sensu composito mirè foyeat sententiam Lutheri & Calvini negantium libertatem arbitrii. Siquidem hi argumentari poterunt in hunc modum: ut homo bene agat in hoc statu naturæ lapfæ, ex. gr. amando Deum, requiritur gratia per se efficax (quod facile probabunt iis argumentis quibus Augustinus & S. Thomas cum discipulis utriusque ) atqui cum illa gratia per se efficaci non consistit potestas non agendi in sensu composito, ergo in actibus bonis non est libertas. Et similiter ex dicta definitione facile concludent, quod non sit libertas ex. gr. in omissione amoris Divini, probando quod amor divinus non possit in sensu composito poni cum prærequisitis omnibus ad omissionem amoris divini. Conformia sunt que de oppugnata à se doctrina, id est, antedictæ definitioni liberi arbitrii innixa, aiunt Majores nostri in Censura affertionis ultimæ : Lutheri inquiunt , Calvini & reliquorum nostræ tempestatis Hæreticorum sententiam, dum ab ea videri vult quam longissime discedere, potentiusque debellare, magis etiam imprudens stabilit atque confirmat. Nam si non possimus, vel ( ut ad mitigandam invidiam dicitur ) difficile est ab eorum sensis & argumentis B. Augustini doctrinam vindicari, quis non videat, quanti jam ponderis & authoritatis accessione hæreticorum sententia roboretur ? Ita Majores nostri de sententia quam oppugnant. Vide etiam in Justificatione Censuræ finem cap. 3. lege insuper quæ habentur initio capit. 4. ubi videbitur quod Adversarii ex sententia S. Augustini de Prædestinatione gratuita intulerint : quod omnia opera Justorum, & omnes circumstantiæ meritum augentes debeant absoluta Dei voluntate esse præordinatæ ante omnem prævisionem operum. Deinde pergunt : atque sic non posset homo umquam aliud bonum nec aliter operari, quam esset à Deo præordinatum; quod est contrà libertatem. Ita illi adversus quos decertarunt Majores nostri. Ad bæc nos, si hoc est contrà libertatem (procul-dubio ob definitionem libertatis de qua ante ) ergo fecundum istum illius definitionis intellectum, non folum illi qui gratiam per se esticacem ad bonum prærequirunt, sed insuper quotquot tradunt prædestinationem gratuitam, dicendi erunt libertatis destructores, adeoque non soli Augustinus & Thomas cum suis discipulis, sed omnes præcipuæ totius Europæ Academiæ, & tot Religiosorum Ordinum

Ordinum schole quot etiamnum hodie tradunt doctrinam de prædestinatione gratuita. Ex quibus ulrerius confectaneum erit, quod fi hoc ad libertatem requiratur, poterit Calvinus ex Augustini, Thomæ, & omnium istarum Academiarum ac Scholarum auctoritate inferre suam sententiam de exstinctione liberi arbitrii. Hanc sententiam ex adverso validissimè impugnant qui arbitrii libertatem sic definiunt ut optimè consistat non solum cum prædestinatione gratuita, sed etiam cum gratia per se esficaci. Ut si definitionem consiciant conformem huic doctrinæ Aug. lib. 3. de lib. arb. c. 3. voluntas nostra , quia est in potestate libera est nobis. Et ante eodem capite : non posses alind sentire esse in potestate nostra, nis quod cum volumus facimus. Cavendum equidem ne definitio comprehendat motus voluntatis indeliberatos.

CONCLUSIO UNDECIMA.

P Ag. 10. præfationis Censuræ Lovaniensis conqueruntur Majores nostri quod Adverfarii, penè omnes Massiliensium, aliorumque B. Augustini doctrinæ per Gallias olim obstrepentium querelas post Catharinum ac Pighium de integro renovent ac suscitent. Quas querelas subsequenti pagina recensent. Ad eas proinde, uti etiam ad sententias & opiniones Massiliensium Augustini doctrina opposiras ibidem expressas, Lectorem harum Thefium remittimus, ut videat in quibus sententiis & querelis adversus doctrinam de gratia per se efficaci, cum primis illarum auctoribus, conveniant, qui, (ut videre est in Ripalda ) de gratia profitentur cum Ingratis :

Vt cunctos vocet illa quidem invitet que , nec ullum Prateriens studeat communem adferre salutem Omnibus, & totum peccato ab folvere mundum; Sed proprio quemquam arbitrio parêre vocanti.

Intereà nos expendemus objectiones, quibus adversus doctrinam Censuræ Justificationis allegantur à dicto Authore Thesium varii Doctores Loyanienses, qui tum ante, tum post latam Censuram scripserunt. Ex iis qui ante, Ruardus Tapperus, Driedo, Sonnius, Cornelius Iansenius Episcopus Gandensis, Cunerus Petri. Quod Ruardum, Driedonem, & Cunerum attinet, de illis occasione objectionum Deckerii egit Guilielmus Estius in responsione ad illas objectiones. Quod viri dotti, Ruardus & Driedo, inquit Estius , in ejusmodi opiniones nonnihil destexerint , non adeò mirum , cum illo tempore , éx ab illis legeretur liber de Ecclesiasticis dogmatibus , tamquam Augustini , qui est Presbyteri Massiliensis , & liber Fausti de libero arbitrio, tamquam Catholici ac Venerabilis Patris , quem tamen satis constat fuisse hariticum. Cumque brevis ille in Epistolas Pauli commentarius, qui inter opera Hieronymi exftat, tamquam Hieronymi legeretur ; cum sit ipsius Pelagii. Quam tamen Driedo non prorsus cum illis sentiat , vel eo monstratur , quod Driedo non uno loco fatetur & docet , Deum sun pradestinatione voluntates humanas determinare ad opera pradestinata, & facere ut homines determinent seipsos. Qua dostrina verissima ab his tantopere oppugnatur. Ita Estius. Postea de Cunero : Cunerus , libro quem post mortem ejus dictis ac prudentibus quibusdam viris frustrà disfuadentibus , Sacellanus ejus Colonia excudi curavit , ingenue fatetur eam sententiam esse Scripturis & rationibus conformiorem , quam tradunt D. Thomas , Bonaventura & reliqui alii Scho-Instici Doctores : dum prater virtutum naturalium conservationem volunt ipsas vires & potentias divinitus ad opera & actus applicari, & ab ipfo, tamquam à primo immobili motore, motus omnes & actiones procedere, Vbi & generaliter affirmat, quod non folum in naturalibus, sed in alik etiam qua mala non sunt , Deus causas secundas ad actus & motus suos determinet. Et alio loco , omnia ab aterno esse divinitus determinata Deumque sua providentia bonum opus ab homine faciendum, determinare. Et paucis interjectis, idem Cunerus alibi dicit, hoc ad magnam Dei potentiam spettare, quod alterius libero arbitrio utatur pro suo arbitrio. Perperam dicitur Sonnius

secus quam Censura Lovaniensis sentire in tractatu de Passione Domini; siquidem cap. 19. fic ait : cujus vult miferetur, & quem vult obdurat, id eft deferit, ut fit fenfus cujus vult miferetur trahendo ipsum ad Christum, ut meritus illius salvetur; quem vero vult obdurari, illum obdurat , relinquendo eum sine pulsu , tractu , aut inspiratione, quibus convertatur ad Christum Salvatorem mundi... Omnibus quidem sufficienter meruit Christus patiendo, attamen non ad omnes pervenit fructus meritorum ejus. Plura his conformia vide eodem capite. Nec vidimus ullum fundamentum dicendi quod Jansenius Episcopus Gandensis in Concord. Evang. in illud. Lucæ 13. Ierusalem Ierusalem qua occidis &c. sentiat aliter quam Censura Lovaniensis, ut objicitur, de gratia sufficienti. Debuisset prætered explicando hune textum : quoties voluis congregare filios tuos, &c. sensum suum aperire dicendo Deum voluisse quantum est ex parte sua dando gratias internas sufficientes, cum tamen potius explicet textum de oblatione gratiarum externarum, fic enim ait : Dieit ergo se multoties illis occasiones varias obtulisse quibus ad ipsum pertraherentur, mittendo Prophetas, pracipiendo, invitando, comminando, Vide eum etiam in concord, cap. 59. ubi docet quod gratiæ divinæ efficacia ex nolentibus faciat volentes. Et illa verba, nemo potest venire ad me niss Pater qui misit me traxerit eum fic esse accipienda, ut non significetur potentia credendi esse à Tractu Patris, sed ipsum credere necessario ab illo pendere : quæ porius doctrinam ipsius! Censuræ quam oppositam indicant. De Maldero & Wiggers fatemur lubenter quod in doctrina de gratiahujus statûs non consentiant Censuræ, nec tamen hi cum Lessio sentiunt potissimum de Prædestinatione, quam ante prævisionem meritorum factam afferunt ad gloriam. Adversus Thomam Stapletonum vide quæ (certè non levia) allegat Lemos lib. 4. part. 2. tract. 4. c. 35. n. 619. ex quibus facile erit videre quod eum pro se allegantes in hac materia doctrinam fuam infirment potius quam stabiliant.

CONCLUSIO DUODECIMA.

X Justificatione Censuræ cui an. 1588.die 17. Augusti subscripferunt Michael Bayus E X Justificatione Centura cui an. 1500 and 17 August Justificatione Centura Cui an. 1500 and 17 August Justificatione Centura Renneri, Baccherius, Gravius, Lensaus, Wallius, Everaerts, Cuyckius, Jansonius, Clarius, Jacobus Bayus & Loyaerts, patet quid illi senserint non solum tempore Censura Clarius, Jacobus Bayus & Loyaerts, patet quid illi senserint non solum tempore Censura Constitution of Charles and Participation latæ an. 1586. sed etiam biennio post. Quid verò qui Facultatem Theologicam constituebant anno 1613. manifestum est ex declaratione in qua afferitur quod etiam tempore inter Censuram & hanc declarationem medio in doctrina Censuræ Facultas semper perstiterit, nec umquam ab illa discefferit. Perperam proinde ex quibusdam juvenum Thesibus ante dictum annum decimum-tertium defensis conjicitur, quod Jansonius, Loyaerts & Fabricius à doctrina Censuræ recesserint, cum ipsi eo anno cum reliquis Collegis suis, nullo ut aiunt, Magistrorum contradicente declaraverint se in doctrina Censuræ sember perstitisse. De Clario quoque, qui ante declarationem obiit idem præsumendum est. De Jansonio sama ipsa loquitur ab ipsis Adversariis toties renovata : vide inter cæteros P. Franciscum Formestraux Soc. Issu agentem adversus Philalethen. cap. 1. sect. 2. 5. 3, n. 32. & 33. Quod D. Loyaerts attinet, sicuti Iacobum Bayum in sententia sua perstitisse colligimus non folum ex subscriptione declarationis anni 1613. sed etiam ex iis quæ habet lib. 1. institut. Religionis Christianæ cap. 109. ita quoque non solum ex ipsa subscriptione, sed etiam ex iis quæ habent enodationes Evangeliorum per dictum Loyaerts, Dominica fecunda post Pascha, ad illum textum, alias oves habeo que non sunt &c. colligimus. ipsum in sua sententia perstitisse.

CONCLUSIO DECIMATERTIA.

S Ixtus V. die 15. Aprilis an. 1588 missit decretum ad Episcopum Calatinum Apostolicæ Sedis ad partes inferioris Germaniæ Nuntium, ut per eum dissidia quæ inter Theologos Universitatis Lovaniensis & Sacerdotes Soc. J. qui Lovanii Theologiam profitebantur, orta erant, componerentur. Quod decretum decima Julii ejusdem anni Lovaniensibus

bus intimarum est. Hinc conficitur, ex justificatione Censura qua die 17. Augusti ejusdem anni omnium Lovaniensis Facultatis Doctorum concordi judicio probata est, & die 9. Septembris Nuntio Apoftolico tradita, evidenter probari quod Doctores Lovanienses etiam post Decretum Sixti V. in sua sententia perstiterint. Pari evidentia probatur ex declaratione Lovaniensium anni 1613. & Duacensium anni 1648. quod tam hi, quam filli, sententiam suam in Censuris, id est, judiciis scholasticis contentam, palam professi fint non solum post Decretum Sixti V. Lovaniensibus insinuatum, sed etiam post edictum prædicti Nuntii, per quod anno 1591. Decretum Sixti intimatum est Duacensibus. Nec ratio erat cur Lovanienses ob decretum Sixti V. sententiam mutarent, ut patet ex his verbis edicti Calatini utriusque opinionis assertoribus maneat sua sentiendi & docendi libertas . -fervată utrimque christiană în eruendă veritate modestia, depulsique hinc inde injuriosis ac invectivis , privatis , publicifque convitiis , donec &c. reliquit ergo Sixtus nostris saltem libertatem in sententia sua persistendi. Præterea sive in litteris Sixti V. habeatur controversias fuisse ortas in quibusdam articulis Sacra dottrina, ut air Lemos, five habeatur Sana dottrina. Nulla equidem inde habetur ratio ob quam nostri vel allicerentur ad mutandum sententiam , nisi fortè Leshi discipuli dicant quod doctrina P. Leshi saltem eo sensu fuerit illic pronuntiata sana, ut ab ea recedere non conveniret. Verum si ita est, cur ab ea recedere jussa est tota Societas per Decretum R. P. Claudii Aquavivæ Soc. J. Præpositi Generalis datum anno 1617, ut refert Tannerus in 1.2. disp. 6. q. 2. d. 5. Deinde si ita est, cur à sententia Lestii de prædestinatione post prævisa merita non solum Tannerus & Bellarminus , sed tot alii Soc. Jesu Theologi recesserunt , & etiam hodie recedunt ? Denique si articuli Lessii eo sensu dicti fint sanæ doctrinæ, cur hodie Patres Societatis non tenent tres affertiones de Scriptura Sacra, quæ primo loco improbantur in Censura Lovaniensi? Non omnino distimilia sunt quibus Balduinus Rithovius Doctor Duacensis adversus Deckerium probat Nuntium Apostolicum intelligere voluisse sanam doctrinam in genere, quasi dixisset super quibusdam capitibus salutaris seu Christianæ doctrinæ, controversiam suisse exortam. Qui intelligere volunt , inquit Rithovius, quamquam Apostolica Sedes pronuntiaverit Sanam doctrinam in materia de gratia , legant & bene sequantur que de ea re desinivit Calestinus Papa in epistola ad Episcopos Gallia ante annos I 100. contra Presbyteros Massilienses doctrina B. Augustini obstrepentes. Qua item S. Leo in Conc. Arausicano. Ad qua profecto, & his similia, antiqua & probata, utilius, Auditores, recurretis in hac caufa, quam ad quorumdam modernorum doctrinam. Hac Rithovius, Tantum abest ut Lessii doctrinam præ Lovaniensium Sixti Decreto fuerit sana declarata, ut potius teste Patre Henriquez Theologo Societatis J E s u libro de fine hominis cap. 12. ab ipso Sixto de doctrina sua circa prædestinationem Lessius reprehensus fuerit.

#### PERTINENS.

Ditus est nuper liber aliquis cujus scopus est verum Scriptura sacra interpretem esse Philosophiam: an satis ab illius Methodo recedant qui tot profundas de Gratia Christi doctrimas, quas à side accepimus examinant secundum definitionem liberi arbitrii ante assignatam, qua non nisi ex humana Philosophia cum suo sensu composito prosluxit?

FINIS.

