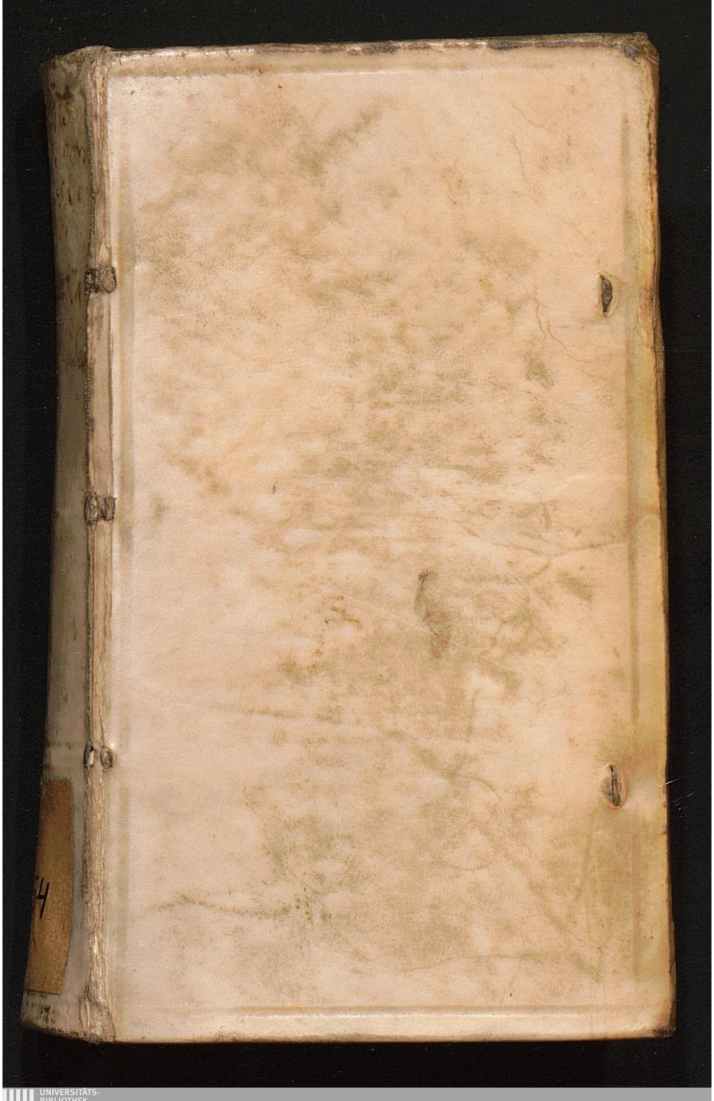


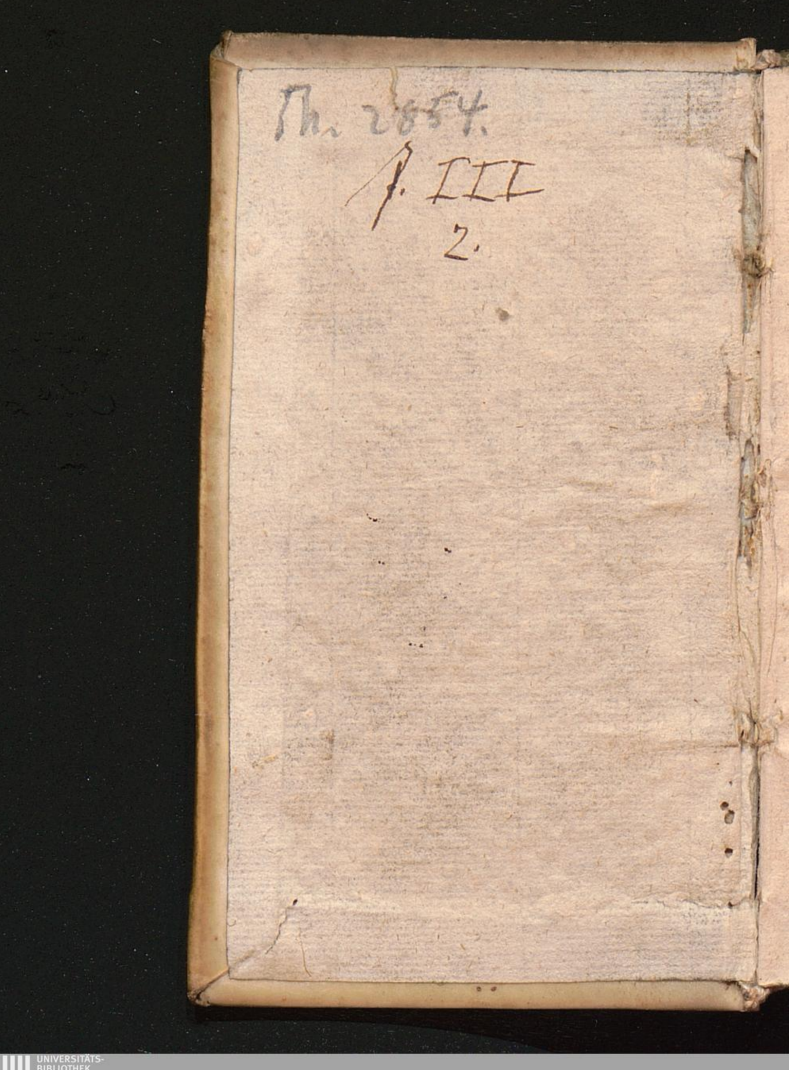
## Universitätsbibliothek Paderborn

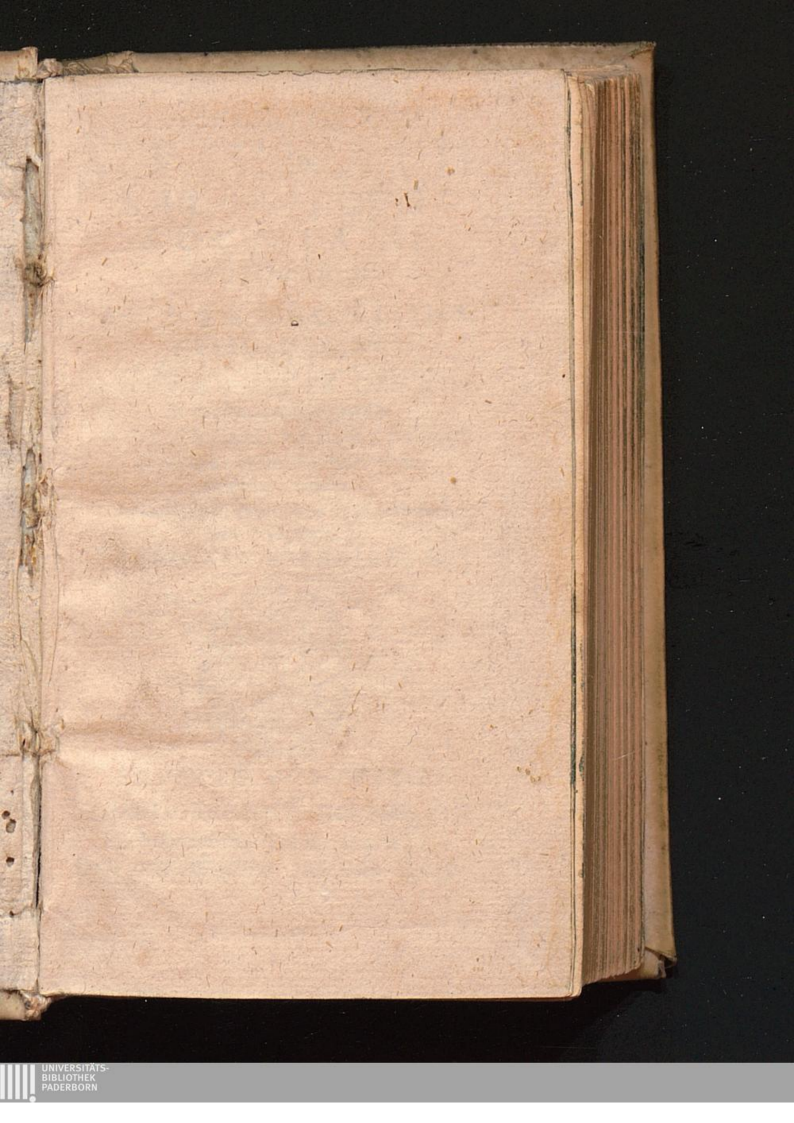
# Alphonsi Madriliensis De Vera Deo Apte Inserviendi methodo Libellys Avreus

Alfonso <de Madrid>
Coloniae, 1608

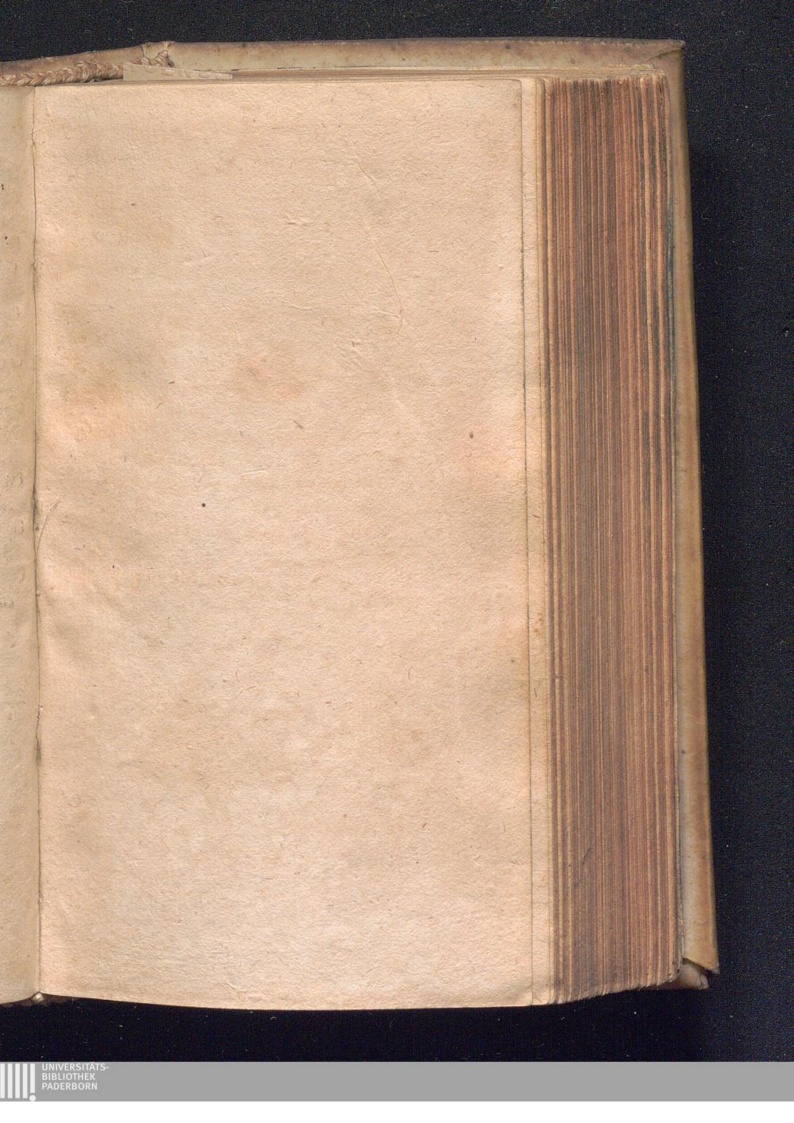
urn:nbn:de:hbz:466:1-48891

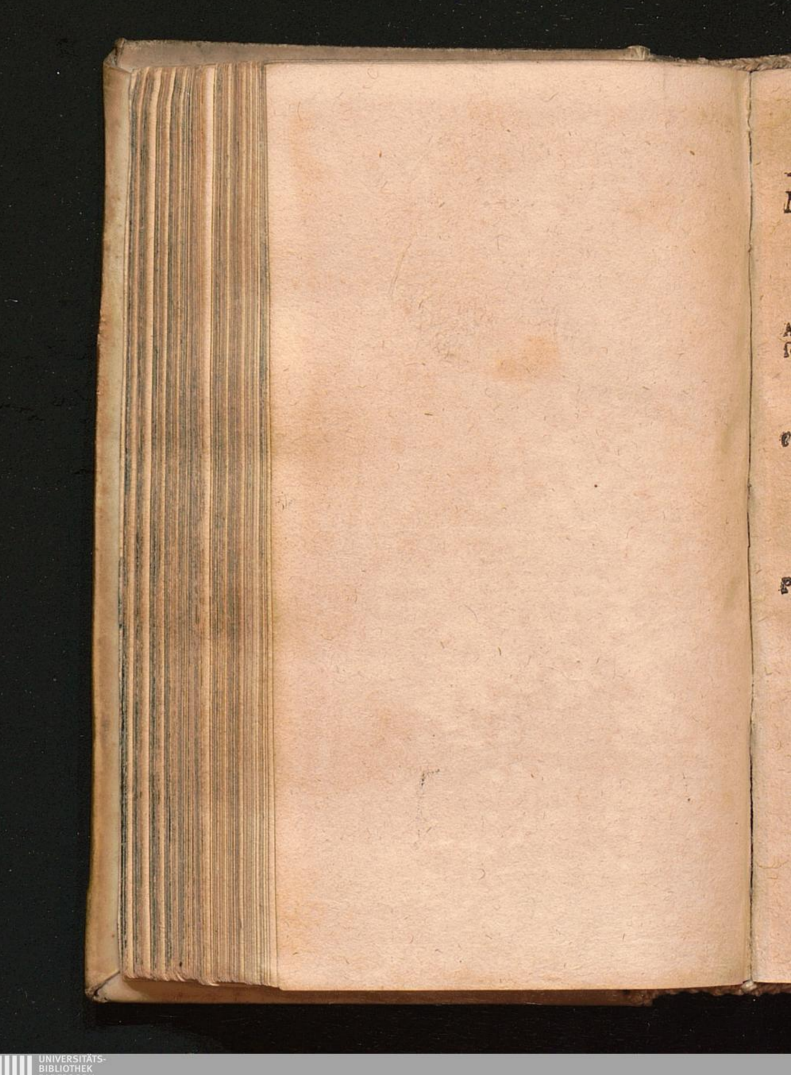












# R. P. F. ALPHONSIS, MADRILIENSIS,

DE VERA DEO APTE
INSERVIENDI
methodo

LIBELLVS AVREVS,

AB AVCTORE HISPANICE CONscriptus, & per F. Ioan. Hentenium in Academia Louaniensi SS. Theologiaprofessorem in Latinam linguam traductus.

EVI RECENTER ACCESSERVNT duo alij eiusdem auctoris Tractatus itidem ex Hispanico translati; quorum priori titulus est

Personarum.

Personarum.

Posteriori . MEMORIALE vite ac Passia

Posteriori, MEMORIALE vite ac Passin-



Sumptibus Ioannis Kinckes.

ANNO M. DC. VIII



# REVERENDO AC NOBILI VIRODOMINO, D. REINERO A BAIXEN, ECCLESIA collegiatæ D. Gangulphi Decano meritissimo:Patronosuo plurimum colendo.



# EPISTOLA citarent: sed in eo fere deficiit, quod, qua potissimum methodo, id in opus conferendum sit, non Satis explicent; unus R.P. Alphonsus cum in hunc scopulum omnes videret impingere, vt huic malo medelam adhiberet, totam perfectionis consequenderationem, in quadam quali praceptaredigere, & quo potifsimum ordine, quibus actionibus, primum vitia debellanda, deinde inordinata animi motiones ac sensualitates comprimenda, tum virtutes acquirenda, ac demum diuini amoris, in quo tota hominis Chri-Stiani perfectio consistit, supremum fastigiu sit apprehenden dum, docere tentauit. Necinfæliciter ei cessit euentus: quot quot enim hactenus ea metho dov

M

gi

m

90

93

17

El

d

ti

# DEDICATORIA.

do vsi fuère, maiorem in virtutibus & divino amore vno mëse profectum fecère, quam alÿ qui hac methodo contempta, alÿs se exercitÿs tradiderunt, anno integro.

073

41-

ım

Ut

et,

en-

uali

til-

111-

eda,

mo-

pri-

gui-

mo-

bri-

pre-

den-

cin-

not-

tho-

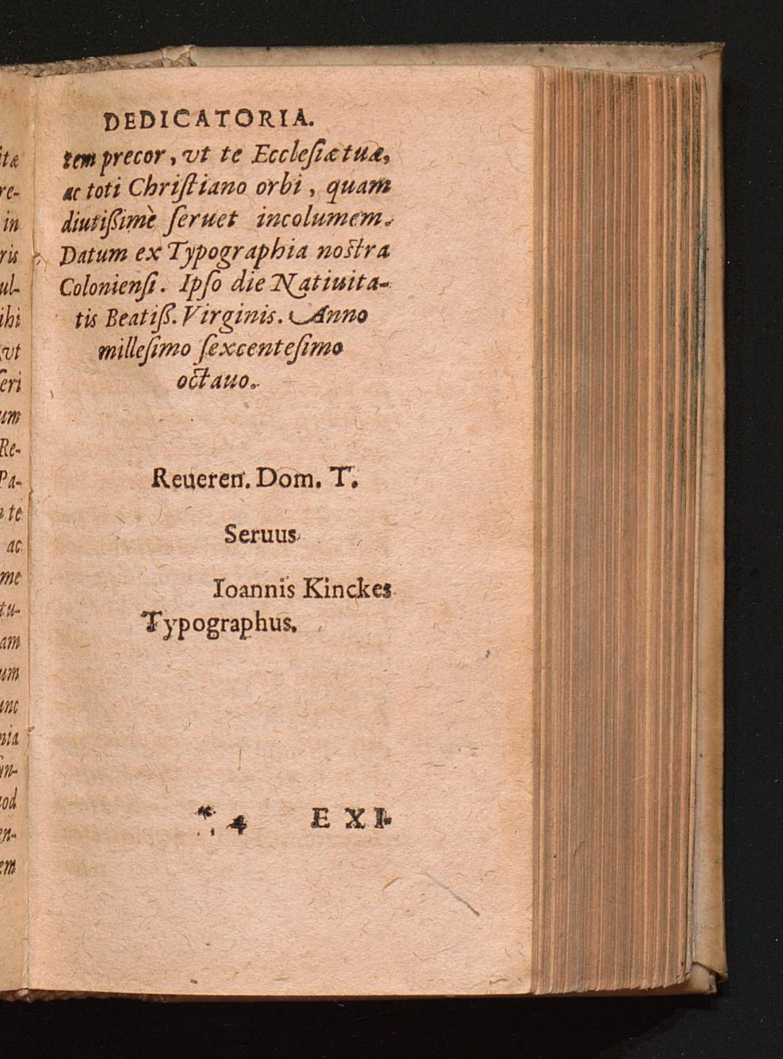
gul

Queres etiam me permouit, Nobilis Domine, ut rei Typographica initiu facturus, hunc libellum præcæteris delegerim, quem prælo subycerem, eum g multo quam antea emendatiorem, septem etiam Meditationibus eiusdem R. P. Alphonsi. in singulos hebdomada dies auctiorem, pys lectoribus legendum offerrem. Has autem laboris & Typographia mea primitias, pro recepta huius saculi cosuctudine tibi potisimu REV, ac NOB. Domine offerre placuit: tum quod ita eximia tua

UNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN

# EPISTOLA

in Deum piet as, religio, & vita integritas exposcere videretur; tum quodea extent tuain me beneficia, & tam singularis amor ac beneuolentia, qua multis no vulgaribus indicijs mihi sepenumero testatam fecistisut meritò ingratissimus censeri posim, si alium mihi patronum adsciscerem: Suscipe igitur Reuerende ac Nobilis Domine, Patrine charisime, boc meainte observantia monumentum ac pignus sempiternum, & quime in sacro baptismate in tuamtutelam suscepisti, ex pio etiam tempore non aliter ac alterum parentum te semper colui, hum tibellum & me, meaque omnia in tuā tutelam suscipe, teg, sm sere diligentem redama. Quod Superest, D. EV M omnipotentem



# EXIMIO ET

CVM PRIMIS RE.
VERENDO PATRI D. LV.
DOVICO BLOSIO, COENOBII
Lætiensis Abbati dignissimo,

F. 10 ANNES HENTE nius Nechliniensis S. D.



OELICISSMAE sunt illæ respubl. aut quiuis hominum cetus, præstätissime Pa-

ter, in quibus, quas sibi per ministros suos partes dominus dele gauit, quisq; strenuè exequitur; siue, iuxta Apostolum, ministerium in ministrado, siue qui docetin doctrina, qui exhortatur in exhortado, qui tribuit in simplicitate, siue qui præest in solici-

Kom. 123

C

r

10

# DEDICATORIA.

eudine. In his cum & mihi sedula aduerteré graue admodum onus impositum, meisque longè impar viribus, si vt meas duntaxat intuear, nec oculos ad id conuertam quod ille dicit: Omnia pof Phili. sum in co qui me confortat?quid enim grauius cura animaru, pro quibus summo iustissimoq; iudici sisratione redditurus? cepi mecum rationem inire, qua possem, vel in parte, tanto subleuari onere. Venitque in mentem comodèid fieri posse, si cùm omni loco omnique tempore vniuersis confratribus nequaquam adeffe possem, vicariū mihi substituerem, qui id longè præstantiùs, quam ego, posset efficere, singulosque prout res exigeret, seriò exhortaretur, corriperet, aut ad feruore diuini cultus animaret. Hunc cùm vndique maxima solicitudine, qua ratione inueniri posset,

JNIVERSITATS-BIBLIOTHEK PADERBORN

II

AE

ille

cę-

Da.

ni.

le

T:

te-

0-

ur

n-

ie

# EPISTOLA

posset, perscrutarer, comodum dum Dominus huius libelli memoriam misit in mentem, vtillű curarem in omnium confratrum meorum cordibus infigi. Siquidem, dum ante multos annos apud Hispanos, diui Hieronymi ordinis habitu suscepto, vota monastica emissem, in comobio quod Deiparæ Virgini à Guadalupe dedicatum est, animaduertebam, sedula patrum ordinatione, libellum hunc Hispanico, quo tantum extabat, idiomate, nouellis eius comobij tyrunculis plerunque tradi quo tandem vberem Domino sibiq; fructum proferrent. Idque in plurimis non infæliciter cedebat. Hinc enim videbam non paucos in Dei amore, à quo pendent omnia, plurimum augmenti ac roboris concipere: eos nempè, qui libellum hunc grauiter noctur-

# DEDICATORIA.

ım

ne-

llű

um

ui-

5 2-

mi

ota

110-

i à

im-

or-

pa-

lio-

ty-

quo

piq

e in

de-

non

en-

en-

m-

ter

Wet.

nocturna diurnaque manu verfarent, gnauiterque ruminarent, ac in opus deducerent, neque rei difficultate deterriti, se ab illius confilijs paterentur vllis auelli illecebris. Nam & si complures viderim libellos in hoc editos, vt homines à seculi vanitatibus abstractos, Dei obsequio totos exhiberent : nullum tamen (absit inuidia verbo) vnquam inueni, qui ea sedulitate, efficacia, compendio, tanto ordine, & ita in artis modum id efficeret. Dolui fateor annis plurimis neminem existere, qui illum nobis eo idiomate traderet, quò & nostrates ab illo possent adminiculum percipere. Quumque & ego, in hoc víque tempus, ab alio id præstari cuperem ; eadem fortassis ratione, qua & cæteri : nempè , partim alijs distra-

#### EPISTOLA

distractus partim propria, vtverum fatear, negligentia, veluti præpeditus, nunc demum, ea qua prædixi occasione, animum adid applicui, fideliter quicquid illo idiomate tradebatur, in latinum transferens, nisi quòd aliquantum coaccus sum id inflectere, quodille autor fexto primæpartis documento scribebat, nimium libero & naturali tribuens arbitrio: quod & aliàs fecimus, dum idem passim alijs libelli locis refricaret. Interdum tamen illum suum loquendi modum dissimulauimus, subintelligentes solitum nostrum antidotum, quo frequentius idem temperaueramus: nempe, modò non defit diuinum auxilium, hæcautilla præstare possumus. Porrò qui totius libelli decursum aduerterit, vtramque linguam probècallens, scio, boni consulet, si quando.

# DEDICATORIA.

8

lti

ua

id

lo

ım

ın-

re,

ar-

ni-

ens

US,

10-

en

ım

en-

m,

ra-

le-

il.

ui

e-

1-

n-

00,

do, quod tamen rarissimum est, voculas quasdam aut abstulerim, aut in alias immutauerim, non adeo verba annumerans, quam sententiarum pondus appendens prout faciedum docet Hieronymus ad Pammachium de optimo genere interpretandi, in exemplum adducens Ciceronem, qui ita Platonis Protagoram, Xenophontis OEconomicum, & AEschinis ac Demosthenis contra inuicem orationes pulcherrimas in latinum verterat.

Addidimus & Coronidis loco eiusdem authoris, Speculum illustrium personarum essiciens, vt & nostrates magnates, qui Hispanicè nescirent, sese in eo contemplari possent: quod non ambigo sectoribus a què gratum sore atq; ipsam Methodum, & potissimum tuis cum primis gene-

#### EPISTOLA

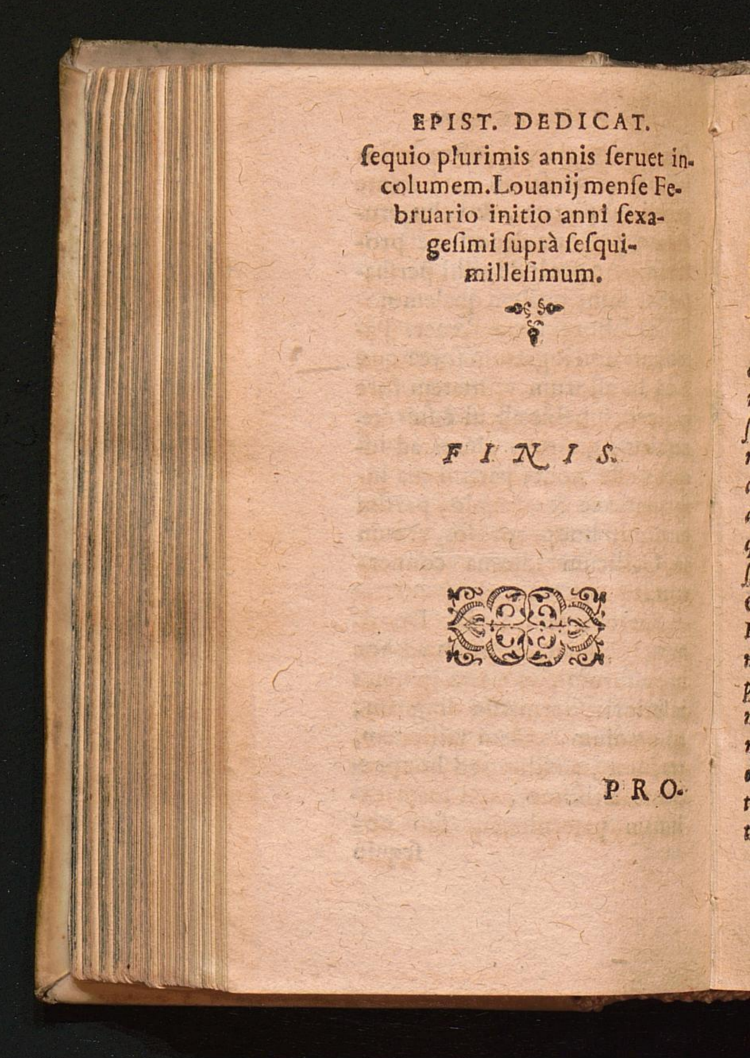
posis fratribus ac cognatis. Nunc autem quod tuo nomine, præful cum primis reuerende, curauerim libellum hunc in lucem prodire, in causa fuit, cum vt animi ergate mei gratitudinem figno aliquo indicarem, quando aliud plurimis in me collatis beneficijs non datur rependere: tum vel maxime quod fimilibus pis exercitijs non inuitus occuperis: dum publicis, tum à Cæ. sarea quondam, & nunc à Regia Maiestate, commissis, tum in subditorum regimine incumbentibus negotijs, respirare permitteris. Quod fatis attestătur complures libelli à te in communem vtilitatem editi qui maximo fructu, cum in his tum in alijs potissimum regionibus plurimorum manibus rapiuntur ac teruntur, vt cum fint fæpius excusi, vix tamen vlla prostent

# DEDICATORIA.

stent exemplaria. Que etiana fatis clamant se ab exuberante animi tui pietate, & velut eru-Cante pectoris deuotione prodiffe. Ac proinde mihi persuaferunt hunc qualem qualem nostrum laborem tuæ Reuer. Patenitati non ingratum fore: quæ fi id in aliorum vtilitatem fore iudicet, iubebit alicui è suis cœnobitis, quorum plures ad idaptos esse noui, partim tua informatione & exemplo, partim suapte in hoc propensos, vt eum in Gallicum idioma conuertant.

Spero autem & hic Dominum cuiuspiam animum ad hoc impulsurum, vt etiam in huius inferioris Germaniæ linguam, ad omnium tandem vtilitatem, traducat, auxilium ad hocpræbente altissimo, qui tuam eximiam paternitatem suo obfequio

d





ABET D. Ambrosius, ignorantiam ordinis & modi, quibus operādum est, plurimum turbare meriti qualitatem. Ne-

que existimandum est, vt idem asserit, nos plenam habere rei notitiam, si cognoscamus quid nobis sit agedum, nisi & sciamus ordinem in eo procedendi. Hinc manifestum est parum admodum prodesse, si quis nouerit quidquid scriptum est adhoc vt Deo serviatur, ignoret autem quo modo & ordine id sit in opus deducendum. Et quamquam ars seu scientia ad omne bonum à supremo artistice Deo promanet, multig, eius bonitate illuminatisint, & prauenti in benedictionib. suauitatis ac dulcedinis, no ob id. omittendum est, neg, tollitur obligatio faciendi, quod in nobis est, scrutando eius pracepta & voluntatem,

ac catera que necessaria sut, vi perfe-Aè ad impleamus, quod ei beneplacitu est. Ad quod viilis erit breuis forma seu Methodus, qua hic tradimus, quò sciamus, & ad opus valeamus deducere grandiailla, quanos docet scripturasacra. Ad quod non minus opus est vt ars quapiam investigetur, quam ad quiduis aliud, quod recte cognofcere & operari cupimus. Ad quam artem innestigadam plurimum temporis infumpserunt sancti Doctores, eamque multis verbu scriptam reliquerunt in varijs voluminibus, quorum omnium breuem bic collegimus epilogum. Quum autem breue hot opusculum potisimum ad animaexercitia dirigatur, videbitur interdum inexercitatis in cognitions & operatione actuum seu officiorum potentiaru anima subobscurum. Ostendemus tamen post pauca in ipsius libri prosecutione, adeò non esse obscurum, ut etiam cateris similis argumenti libris

bris circa mores informandos, lucem non modicam adferat. Neque superfluum aut inane quisquam existimet, tradi ducumenta nos instruentia, quibus iuuemur, vt Dee seruiamus, quum scriptura vniuersa attestetur illa esse necessaria: & D. Pau- 1. Cor. 30 lus dicat nos Dei adiutores esse. Non recte autem vel non satis adiunat, qui non quatum potest & debet adiunat. Neque aliud est in nobis ipsis nos adiuu re Deu, nisi mouere animam no-Strain nostris omnibus operibus, iuxta prasentis artis regulas : secundu quod & ipfa Theologia facra, pluribus verbis manifest at. Animaduertam, quod. & Philosophus in Metaphysicis dicat, genus hominū arte viuere, vbi hac pprietate videtur homine à cateris animalib. secernere: nempè, q illa omnia sine arte regantur, solo naturali instinctu, homo verò arte acratione. Potest ergò is dici veluti naturali tantu instinctu Deo inseruire, q ad ipsi obse-

quen-

46

178

quendum ea ratione dirigitur, qua maiorem percipit confolationem: non aduersens intellectu ac ratione queà Deo accepit, an quispia sit modus, que sublimius Deo seruire valeat. Praterea non est quod quis causetur spiritus Sancti vnctionem omnia docere, & sta arte seu methodo opus non esse, vt quis Deo feruire addiscat. Illud enim verum eft, modò & nos ipfi adiutores simus scrutando & operando iuxtà quod in sacris literis, & in hac quam tradimus arte edocemur. Neg, enim Spiritus sancti vnctio docet nolentes discere, quin potius reluctantes. Pratereane suaue domini ingum cuiqua graue videatur, animaduertamus no esse mirandum, si dies nonnulli insumendi sint, vt quis tam sublimem assequatur sapiëtiam, quò hac arte redè vtipossit. Si enim in Grammatica aut Dialectica, artibus longe inferioribus insumit quis tres aut quatuor annos: imò & totam vitam, si in aliquaperfectus

festus esse velit, quanto melius vita collocabitur, etiam sitota in eo insumatur, vt quis perfeste hanc arte tam sublimem assequatur, ad quam tanto labore docendam, ad nos venit supremus magister I E S V S Christus.

Porrò ei qui hanc artemincipit addiscere consider and um est eide euenturu quod infanti solet accidere. His enim cum animam habeat, ratione no viitur: & corpore, cu pedes & crura habeat, no tamen potest incedere : vli aut crescere incipit, membrag, mouere,id quide facit, magna tamen cum difficultate, & subinde cadendo, donec succrescente atate, & continud accedete exercitio, ita libere incedit, vt etiam currat dum libet . Idipsum contingit in exercitis, dum quis Deo pure inseruire cupit. Nam etsi anima sit integra, adeo tamen alligata est & aggrauata, ac sine viribus, quibus se moueat in perfecto itinere : quod in sacro Euangelio aperitur, & in hac QHAMB

quam tradimus, arte declaratur, ve omnind ambulare nesciamus: aut fi ad hoc mouemur, id tata fit difficultate, pt nostrum ambulare propemodunihil sit: viriliter tamen in boc contendamus: nam dum id vix sperare audebimus, etiam curremus per sublimia illa itinera : vt de nobis verè dicatur, quod motus nostri potius sint Angeli volantis, quam hominis interra ambulantis.Plurimum aute annosandum est, nemine debere excufationem pratexere, ne Deo inseruiat modo quem hic tradimus, quasi contentus literali observatione sue regula, aut praceptorem Dei, vipotè qua ad assequendam salutem sufficiant: Nam 1. Thes. 4. vt habet Apostolus, voluntas Dei est sanctificatio nostra. Quum ergo mundi amatoribus non sufficiant acquisita iam opes, sed plures semper exoptat, etiam Deo contrarium pracipiente, neque nos prasentibus contenti esse

debemus, seu virtutem eximiam, ac

pre-

41

9111

pei

est

qu

on

84

110

qu

Ve

810

di

Fit

mi

BH.

ga

pa

ex

le

eu

tio

premium quod expectamus, in dies augmentare expedit, cum Deus aded ardenter desideret, vt illud obtineamus. Quod si eò non tendit noster appetitus ea ratione qua nobis id vtile est, saltem vel ob id eò se extendat, quòd sciat Dei esse voluntatem, vt in omnibus magnificemur, tanquàm filique talis patris aterni, qui est in calis, conos admonet dicens, Sancti estote, Lemino, quoniam ego Dominus Deus, co pater vester sanctus sum.

Potest autembic liber inscribi Ra- Diuision sio, Ars seu Methodus aptè inservien- totius li-

di Deo, qui in tres partes secaripote-biirit. Prima continebit quadam documeta, seu regulas vniuer saliores, quibus in omnibus nostris actionibus dirigamur. Secunda pars quadam magis particularia, in quibus DEI seruum exerceri oportet, quo restaurari valeat strages aut corruptio, quam in eius anima induxerunt peccata. Tertia de Dei amore tractabit, & corum

que

quaille amari iubet, in quo amorecofiftit legis & omnis boni nostri opera
adimpletio. Aduertat autem quisqui
bac legerit, quantum adhibet laborem ac diligentiam, qui in arte quapiam peritus & instructus esse cupit,
& quam aquum sit vt hac in remaior
adhibeatur diligentia. His ergo con
sider ationibus adhibitis, & potissimum
adiuncto supremi praceptoris nostri
I es v Christi, ac aterni Dei
& domini auxilio, dictam
artem seu Methodum
inchoemus.

FINIS



PRI

P

ge.

cù

dif

uer

fac

no

qui is, c eft,

tes,

nos effi

est

# PRIMA PARS.

PRIMO DOCVMENTO POST generales quasdam considerationes, ponitur quoddam Euangelica perfectionis compendium.



e co.

reri

quis

abo-

qua-

upit,

4101

CON

num

Ani

RIMVM nobis visum est quasdam tradere prçmonitiones ei, qui hac ratione seu Methodo vti voluerit, potissimum

cum ipsesibi magister futurus sitac discipulus. In primis igitur animad- cur in hae uertendum est, quod, vt ex scripturis mundu esacris ac patribus colligimus, omnes dui simus. in hunc mundum producti sumus, non vein bonis caducis huius vitæ quiescamus, aut gaudium sumamus, cum minima fint ac vilia: fed vt ab e-18, quantum nostræ necessicati satis est, iuxta Dei ordinationem assumétes,totam vitam occupemus in fublimibus opibus magni illius Dei:qui nos inhoc creauit, quò beatos nos esticeret, ac sui ipsius possessores, qui est bonum infinitum, in quo omnia bona

# PRIMAE PARTIS

bona longè eminentius & abundantius possidebimus, quam vel cogitare sufficimus. Rursum nobis aduerrendum est, quod, licet Deus sub co. minatione mortis æternæ nos non obligauerit, ve suo obsequio essemus perpetuò intenti, sed tú duntaxat cu obsernandum occurrit aliquodeius præceptum: legetaméæquitatis qua nospios observare debemus ranqua modo ser- filios tantipatris. no coenobitæ tannire tene- tum. sed & omnes Christiani obligamur fublimierem procurare fan-Etitatem, semperque servire tamexcello domino ac patri. Si quidem de vniuerfis dixit diuir a maiefras: Faciamus hominem ad imaginem & similitudine nostra. Et iuxta sanctoru do. ctorum interpretatione, tunchomo totus ad imaginem ac similitudinem Dei inuenitur, cuin hoc se occupat, vt Dei magnalia cognoscat & amet, eximiû ex illis affumes gaudiû. Et in euangelio ait: Eftote perfecti, scut o

pater vester cælestis. Sane æquissimu

est, vt lanctus itt, qui filius einselt,

qué Seraphim incessanter sanctude.

cantat

Lege equitatis. Deo Sublimiari 次说.

Gen. 5. Quando quis ad imacinem Dereffe inuematur.

Mat.s. & an Eti cur esse dibe-व्यक्षात्रक.

## I. DOCVMENTVM.

17-

ta-

er-

on

cu

qua

qua

oli-

an-

ex-

de

ach

1111-

do-

mo

em

oat,

t in

to

mú

eft,

de

itat

cantat, ve nunquam obliti cuius simusfilij, non satis nobis sit: donec inxtanostram fragilitatem sancti simus, nempe vt cor nostrum à cuiusuisreiterrenæ amore abstrahamus, illud reflectentes in patrem nostrum qui infinitæ bonitatis est, magnoque affectu illuminat ac sactificat eu qui ad fuam maiestatem accedit, tanqua ad patrem tam excelfum, ac infinitarum dignitatum & excellentiarum. Inuant quoque, vt in his magis moucamur, quæ sub finem Prologi diximus. Cognita itaq; obligatione qua vniuersi habent ad hoe vt sancti fint, potissimum tamen hi qui approbatu aliqué ordinem sunt professi, tanqua specialis ad hoc vocati, simul aduertemus quod quemadmodum in hoc faculo maxima approximatio fine amicitia quam potest quis assequi mous qui apud aliqué regéelt, ve sit cui lo vera sanvnius voluntatis ac desiderij: ita ve a titas consanctitas in hoc vno consistit, vt quis justat. ynius cum Deo spiritus sit ac voluntatis. Verum vt ad fublimitatem illamperuenias, necessum est, vt cun-

UNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN

# PRIMAE PARTIS

Etatum virtutu iter pertranseas, que in euangelio reliquaue scriptura sacra describuntur, quasque nos filius Dei altissimi tanto labore docuit. His omnibus confideratis, quoniam ex magno appetitu quo homines ad quæuis scienda feruntur, etiam breui quodam summario scire cupiunt quicquid in opere quopiam continetur, quæue in eo tractanda sunt: iccirco quicquid in hac methodo vel arte, quam hictradimus, comprehéditur, breni ac summaria hac consideratione proponemus, quæ animo in se collecto sæpius relegenda est.

Summa fectionis.

Quum homines nudi ac egeni cretotio per- ati simus, qui tamen fieri possemus diuini & opulentissimi, ad id semper certum Dei auxilium procurare debemus, nempe vt talis in animanostra fiat mutatio, quò sentiamus voluntatem nostram in hoc insistere, non vt nostra quærat quatenus nostra, sed vt Deum quærat, & quicquid boni habet sua maiestas;nosipsos autem tanquam aliquid quod Dei est, & quo, ex infinita sua bonitate ac dignati-

#### I. DOCYMENTYM.

12

2-

us

It.

m

ad

re-

int

ne-

ic-

vel

ié-

nsi-

mo

re-

nus

per

de-

10-

VO-

re,

10-

uid

au-

eft,

di

iti-

gnatione, sibi seruiri cupit, adeò vt semper eximia illius bona gloriamque infinita habeamus, vt bona nostra,imò potiora quam nostra: & illum laudemus, in eoque gaudeamus, amplius quam in quouis bono quod obtinemus aut speramus, vel quod nobispotest contingere, properfe-Cabeatitudine ducentes, vt illa maiestas possideat infinita bona, quemadmodum iam possidet, taquam nostriipsorum nullam curam geretes: totistamen viribus adnitentes, quò cœlo recipiamur, vbi illum videamus, & perfectius gaudeamus: no ob nostrum per se gaudium, sed quod maiestas illa, cum sit infinitæglorie, infinita sua bonitate velit nos magnifieri, sublimi illa hæreditate & opibus, quas ipse possider, & cum ipsomnes eos qui pro vltima sua re- quid sit quie ac bono exoptant, ve maiestas effe vnum illatantam habeat gloriam quatam cum Deo habet, idque est cum Deo vnum este Spiritum. spiritum.

Notandum præterea est ad conlummationem nostræ summariæ có-

A 3

fide-

siderationis, quod cum iam velmi per transennam viderimus in quo confistat mutari nos è nudis hominibus in divinos, operæpretium quoq; erit summatim considerare quid in hoc opusculo tractatur adadipisce. dum tam sublime bonum : id autem bifaria secari potest: qua in regrani confideratione sistere debet cornostrum, si cupiat ad dictam sublimita tem ascendere. Horú priusest, vto. stendatur qua perdita & abjecta erat animanostra ad hoc, vt ta sublimem mutatione assequi posset:alteru, ve declaretur actradatur ratio vt bonis confiderationibus moueamur adre. parationé tatæ stragis factæ: vtó; co. gnoscamus & vtamur magnis virib seu instrumétis, quæ in anima haba mus ad huiufmodi reparatione procurandam, & ad abijciendum prauas consuetudines, animamque ornandam omnibus virtutibus:quò itaor. nati, simus parati ad suscipiendapredictam sactitatem: quæ in hoc potif. simum cofistit, ve diximus, quò vai cum Deo spiritus vniusque volun eat15

Totius libri huius fumma.

## I. DOCVMENTVM.

uti

1110

111-

(po

in

Ccé.

em

aui

110-

112-

to.

erat

nem

yr,

onis

re.

co.

rib

aba

oro.

21125

1211-

-101

pre-

otil-

vni,

HIL

atis

tatis efficiamur : ad quod omnino necessum est vr magna diligentia cosiderentur, ac fiant quecunq; aut predicta sunt, aut in sequentibus dicentur. O dolendam stragem animarum nostrarum quæ ex peccato factæ sút insensatæ ac irrationales. Nam cũ ad Quata sie tā sublimia vocati sim, audiamus q; animarā illa ac legamus, veluti in predicta illa súmaria consideratione relatúest, quidam tamé ad illa nó amplius trahutur aut mouetur, quam irrationaliapecora cofpectis preciofis margaritis, aut cibis delicatissimis: qui tame si videant, legant vel audiant abiecta quædam aut terrena, non secus adilla rapiuntur, quam iumetum ad stramina, fœnum vel auenam, nepe assuetű suum cibum. Quapropter obsecroper viscera misericordiæ Dei aduertamus, qu vt ad tantam fublimitaté excollerentur homines, Deus iple factus est homo, ob id ipse mori dignat' est, cum tamé alijs modis innumeris vitá nobis dare potuisset:ad id voluit vt angeli sui sierent nostri ministri, ad hūc sine dedit nobis celi

Que fit causa cur multi pij fi Deo perfecte. non |erui Mast.

rerræque ministerium, & omniu qua in illis sunt. Qui igitur à tam sublimi vita auertitur, omnem hanc ordinationem, quod in se est, deducit ad nihilum. Complures, eò quòd no attigerint perfectam notitiam prædi-Az rationis, nec intellexerint, quam acreligio prædiximus, debitam fibi excellentiam, omiserunt animas suas iuxu Dei voluntatem sublimare aut extollere, 2 deò vi multi Deo deditiac religiosi, eò quòd non intelligerent quando in fuis operibus ob folu Den moueantur, frequéter aurichalcum proauro, & stannum pro argentoeligunt, aut quod mediocre est proc minenti: Vnde ex superbia quam habent in sui complacentia, paruaque diligentia, quam hac in readhibent, prouenire solet vt tota vita in hisegeniac inopes perfiftant, contenti fragili quadam dulcedine, &, quò ad rerum mundanarum appetitu, mortificatione, quod quantam in se habeat deceptionem, judicet is qui no. uit Dei filium redemptorem nostru vitam egisse in hoc mundo plenam innil

### L DOCYMENTYM.

1112

oli-

di-

20

21.

di-

am

en-

Xta

ex.

iac

ent

Deú

um

0 e-

20

ha-

que

nt,

St.

nti

ad

or-

ha-

10.

trú

am

111

Innumeris angustijs, mortuumq; es- cur Dei se morte innumeris plena dolori-filius tam bus, quò omnibus his rebus inuita- multain hoc munret, vt ipsum sequeremur eode sub- dosustilimi suæ dininæ voluntatis itinere, nuerit. abstracti ab infinitis proprijs cupiditatibus, quæ quolibet momento nobisrepresentantur, &, cum propriæfint, abigi debent, quò vniuer sa nostra opera proficiscantur à suprema volutate dinina, veluti iam diximus, latiufque postea dicturi sumus, atque ex consequenti vnum idem q; efficiamur cum ipso summo Deo: & de eius sublimitate ac gloria magis quá denostris proprijs gaudeamus.

Nec est quòd quisquam queratur librum hunc intricatiorem seu difficiliorem esse quam alios similes, nepe qui ad fouendam denotionem descriptisunt. Nam hic, qui nonnullis videtur obscurior, tantæ claritatis elt, vt cæteros huiusmodi libros, qui communiter leguntur, reddat intellectufaciles. Si quidem libri mora- Libri deles, seu deuotionis causa conscripti, notionis tria potissimum continent: primim caussa co-

A 5

feripti que tria potisimi

2.

30

ca que facere debemus, deinde varia dicta, rationes 82 exépla, quibº prouocemur ac inuitemur ad faciédum contineat. quod bonum est : verbi causa, proseredo in medium, varijiq; rationibus ostédendo maiestaté ac bonitatédi. uinam, virtutis eminétiam, ac respodes ipsi præmium, peccati malitiam, ac pænam ipfi destinatam. Tertium verò (quod tamé pauci ex ijs libellis cotinent) est dare forma ac modum quibus ad opus deducere valeamus bona quæ illi docent ac præcipium, quamq; ob causam tam amplis verbis ad ea nos inuitent. Et, queadmodum initio Prologi ex D. Ambro.di-Aum est, parum nonit qui tertiumil lud no nouit. Itaq; licet tria hæcfint admodum necessaria, tertium tamen quodam modo dici potest magis ne ceffarium: nam libri, quos ve plurimum legere folet qui theologie operam no dederunt, parum admodum de eo tractant. Atq; ita dicipotestois cos libros effe fubobícuros, cumno doceant quibº modis operari valeamus, etia, si cetera omnia pertractet. Quid

#### I. DOCVMENTVM. H

aria

PO-

um

ofe-

bus

ēdi-

ſpó.

lam,

1011

ellis

dum

mus

iunt,

ver-

lmo-

o.dimil.

cfint

men

s ne-

luri-

ope-

dum

mnó

alea-

Ctét.

Quid

st oes

Quid causa fuerit eur id scribere omilerint, non nostru est hic perferutari: Credimus tamen illos vatijs iustiscausis ad id fuisse permotos, quæ id tunc expetebat. Núc anté Deu collandemus, quæ in tam breui Methodo dere adeò necessaria nobis prouiderit. Vt ergo ad nostrú propositú renertamur, oftendamus librum huc Libri huceterisesse lucidiore, ac veluci illo- ius faciliruinterprete, quod ex eo manifestu tuem o" erit. Na totus propemoduin hoc oc-claritate cupatur potissimum, vt Methodam oftendire tradat ac modum, quo moueantur intellectus & voluntas, vt homo intelligat, ac valeat in op deducere sublimia illa, quibus pleni funt prædicti libri.Rectè igitur consequitur hunc esseilloru veluti interpreté seu declaratorem, quod reipfa iam experti sunt coplures, qui eu sibi familiarem effecerunt, ideq; experientut quotquotilli se addixerint. Quòd si adeò apert"nó videarur, aduertam' rem aded spirituale, cuiusq; ta rarus sit vsus, scribi non posse verbis cuiuis facilè patentibus, neq; quemqua posse;

dat.

adipisci sublimia nisi magnis labori. Eundem bus . Tandemque lectorem certum ab insigni reddimus, quòd is qui secutus suerit rillitate documenta huius methodi, è facro commen- euangelio deprompta, trimestrispatio perfectius animam suam instituet, quò ad perfectum Dei amoré accedat, quam longo admodum tépore posset efficere is, qui hoc libello sese iuuare negligeret, quu Deus ac Do. minus noster varia ad hoc nobis de derit instrumenta, multasque vires acpotentias vt ijs omnibus laboraremus, omnibusque illis iuuaremur ad obtinendum rem adeò sublime, quam est perfecta animæ dispositio, requisita ad Dei amorem.

> SECVNDVM DOCVMENTVM maxime necessarium agit de fine & scopo, quibus moneri debemus ad operandum ea que serviunt reparationi acremedio anima nostra, imò qua cunque efficere decreuerimus.

Nte omnia præ oculis habendus est finis qui nos mouere

### II. DOCYMENTYM.

debet'ad agendu, quod scitu admodu necessarium est, & omni momento inspiciendum: opus enim no amplio A fine .habet bonitatis, quam quod accipit pus acciàfine propter quem fir: qui si malus pit suama effet, & opus malum effet, etiam fi ex bonitate se alioqui bonum foret. Quum itaq; Deus bonum sit infinitum, illud melius erit opus, quod purius factum eritillius intuitu. Pro cuius declaratione animaduertendum est, oportere seruum Dei, qui domino suo placere cupit, in anima sua validam plantare voluntatem seu habitum volendi, ex validis aut frequentibus id volendiactionibus ingenitu, quæ voluntas aut habitus ita innatus ipsū moueat ac sétire efficiat, quod quicquid corpore aut anima operatus fu- Quid in oerit, quicquid cogitauerit aut locut? mnibus & fuerit, imo & virtutes quas procura- tionibus uerit, vnà cum hoc ipso animæ suæ nostris paremedio, omnique sua deuotione, o tisimum mnia inquam hæc fiant, quonia De pro fine illa vult, illa semper à nobis exqui- debeam? rit, est que his omnibus ob suam infinitam bonitate dignissimus, seu quo-

ri.

um

erit

cro

pa-

Itll-

ac-

ore

sese

Do.

de.

ires

ora-

mur

me,

t10,

VM

0

ope-

10713

en-

ere de-

de

nia per hæc ducit sibi præstari obsequiù, vtq; vsitatioribus verbis exprimam9, vt his obsequijs gratum quip. piam ipsi præstet. Dixit quodamser. mis ac discipulis suis dinina illa ma. iestas, quòd ob id ipsis loqueretur ve fuum gaudium in ipsis esset . Hocau-

Toan. 150

tem est Dei gaudium quod in nobis 3. Augu. est, vt ibidé D. declarat Aug. quo dignatur gaudere de nobis, nempècum illi obsequimur ad eius voluntatem. Porrò nullus modus ipsi adeò gratus est, quam is quem modò diximus:népe vt Dei seruus adeò velit id quod Deus vult: adeò desideret quicquid ipse est, aut potest omnibus suis viribus effundere in Dei obsequium, vt in quocunque opere quod operatus fuerit alium finem, qui ipsum inopus deducat, nullu sentiat, quam velle placere ipfi Deo, fiue vt rem grata Deo faciat. Id inqua, fignificare volo, ve modo quodam obliuiscatur boni ze gloria, qua ex opere virtuis ipfi accedere potest, solius Dei, qui hoc expetit, memor: & ob id folum operari velit quonia Deus id cupit,

# H. DOCVMENTVM. 19 id iuber, & non fine magna causa sua bonitate expetit. Hæc omnia aliquo modo apertius percepi poterut subsequenti paradigmate. Est quispiam Declaraægrotans qui fanitatis recuperande turidengratia cibum aut medicamen ali-emplo equod expetit, nec folum expetit, sed grotantia & opere ipso procurat. Interim cotingitsingularem quendam huiusamicum maiori premi ægritudine, atque eodem cibo aut medicamine longe magis egere. Hic prior ille ægrotus, veluti suæ qualisqualis ægrirudinis immemor, ac desiderij quod ad cibum vel medicamen sui ipsius gratia habuit, iam incipit idem ipsū desiderare, ac procurare non sibi, sed illiamico, adeò ve amor ad amicum efficiat, vt id expetat ac exquirat, quòd illi sit necessarium, non vt sue ipsius satisfaciar necessitati, sed amici necessitati, ita vt cum per varia discurrés illud exquirit, sentit in animo quoddam desideriu feruere, illud acquirendi pro suo amico, tan-

me

quam oblitus quod ipsemet illo in-

digeat, deinde illud affecutus sum-

UNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN

Ce-

ri-

p-

er-

12-

Vt

lu-

bis

di-

UH

m.

tus

né-

od

uid

iri-

Vt

tus

10-

el-

ata

VO-

tur

tis

qui

ımı

it,

me gaudet quod iam explebitur vo. Iuntas ac necessitas sui amici. Simile igitur esse debet id quod seruum Dei moueat ad omne desideriu & opus, fimili omnino modo, nempe vtinanima sua sentiat instinctum quo desideret & operetur bonum. Sit auté illud desiderium, quia Deus optat vt illud operemur, & per hoc ducit sibi prestari obsequium, ac si sibi esset admodum necessarium, quasi penitus obliuiscentes quod per has virtutes quas exquirimus, defideramus, aut operamur, consecuturi sumus glorià & salutem. Siquidem longè magis necessari'sfinis est, ideo operari quod De' velit vt illud operemur, & propter eius bonitatem que nos cogit ad eum amandum, ipsiq; seruiendi, quam ve bonum & gloriam nobifipsis possideamus. Optare enim debemus possidere bonum & gloriam, ed potissimum, quòd Dens cupiat nos illud defiderare & habere, & vt illa habedo amemus eum, ipfique modo fublimi seruiamus, & non ob nostrů commodum, gaudium vel gloriam.

Eft.

## II. DOCVMENTVM. 17

10-

ile )ei

115.

12de-

ıté

ibi

ad-

tus

tes

0riá

gis

òd

0-

git

lű,

p-

e-

eò

05

12

rú

17. A.

Estautem tanta Dei bonitas ac magnificentia, quot quantò amplius hoc modotalique ratione concupiuerimus & operati fuerimus, tanto amplius merebimur, tantoque maior eritnostra gloria. Quod núc diximus, fortasse quibusdam difficile videbitur, sed inchoantibus talia apparent cuiusuis rei principia: iudicant enim se non assecuturos id quod inchoat, sedtadiu se in huiusmodi reb' exercet, ve per cociunu exercitiu mag ftri reddatur, vbi primum no audebat se vocare discipulos. Et aduerte quòd si quis voluntaté deuotione accésa haberet, tata facilitate hæc omnia operaretur, declarata breuiter hac operandiratione, ve minimo temporis spatio summa exequi videretur. Ve- quo merum ei cui tanta deuotionis inflam- thodo prematio non datur, notandum erit id cedendum quod nunc subijciemus, in quo di- sit, ve stinctim tangitur modus aut ratio, quis iunta quam ad id affequendum servare de- hee prebemus. Ponat quisque Deum tanqua scripta . summum sibi amicum ex parte vna, peretur. seipsum autem ex altera. Quado voluntas

luntas mouetur ad cupiendum ta. lem virtutem, aut tale opus bonum, confideret quisque quo fine moueatur, & videbit vt plurimum fe metu pœnæ, aut amore gloriz seu virtuis moueri. Hoc motiuum non fatis no. bis effe debet, & si malum non sit, fed cum voluntas, præsuppositodi-Sola Dei uino auxilio, libera sit vt vno relivoluntate Eto alterum eligat, prout sexto documento latius videbitur, cumqueno. debemus. uerimus præstantiorem esse, magisque nos mouere debere Dei voluntatem, quam nostra propriam, faciat fibi quisque vim, omittatque velle modo quo folet, & voluntaté eò trasferat, veidem meliori ratione velit, nempe quia Deus illud cupit, qui dicorum qui gnus est omni obsequio. O quamvi-

operatur, vultaut defiderat monus

quodammodo naturali defiderio, et-

iam fi illud bonum fit ac virtuofum,

cum ipsiº Dei desiderium aut volun-

tatem semper presentem habeat,que interiora nostra semper mouerede-

moueri

Enfinistia ad ea que le le reputare deberet is qui quippià naturali desider s aguni propromaue-**时间**。

> bet ad quippiam volendum, potissimun

n

## II. DOCYMENTY M.

ta.

ım,

ea-

etu

utis

no.

fit,

di-

eli-

CU-

no.

gif

nn-

ciat

elle

ral

elit,

i di-

Ni.

0018

otus

),et-

um,

IIII-

que

de-

iffi-

un

mum cum iam in nobis sieum sit, ve omittentes nostrum velle quatentis excitatum est nostro veluti naturali, licet bono desiderio illud assumamus ac omnino velimus, moti illo supercælesti desiderio. Sanè horum scoporum seu motiuorum tantum Odntum estinter se discrimen, vt nulla mun sit horum di res à quanis alia tantum differre duorum valear, quantum vnus horum scope-inter se rum seu motiuorum ab altero. Adeò discrime vtincomparabiliter vnus altero magispræemineat quam fol omni fue splendore excedat splendorem minimæ candelæ, & mare vna cum omnibus fluminibus minimaia aquae guttulam, aut innumera auri talenta pravaleplumbi superemmear, imò quam omnium coelorum amplie do vnius zuellanz quaetitatem excedat, qua hominis dignicas naturalis super minimum lapidem excellat. Quanquam enim inter hominem & lapidem mains sie discrimen quainteromnia superiora, adhuc camé magisinter se differunt prædicta duo motiua. Hic enim magis appropinquatur

motimora

nin

fub

tie

fen

re

riti

aut

eti

fp

có

en

ma

tio

uil

qu ill

qu

cit

io

0

pe

io

pe

pt

quatur ad infinitam distantiam, qua inter hominem & lapidem quantiuis abiectum. Si quidem potissimum discrimen quod hominem à lapide differre facit, eft, quod ille possito. peraritam excellétimotino seusco. po. Et quoniam angeli funt tanta naturalis excelletia, quod facilius nobis illo motiuo operari possunt, dixit Pfalmista: Minnisti eum paulomi. mus ab angelis. Huius ia dictarei coprobationes plurimæ addi possent: hæc tamen compendiosissima est, & quam puto sufficere debet quòd qui de hoc dubitauerit, magna diligentia procuret istud in opus deducere. Certò enim statimadeò clarè videbit, ve iam verbis illud probari non cupiat. Et qui in opus deducere no-Inerit, legat apud Doctores fanctos qui illud afferunt, & fortaffis apudse hoc gustabit, siquidé breuitas huius opusculi longiorem no ferthicprobationem. Semper itaq; annitamur, ve continue desideremus ac operemur moti tam beato scopo siue mosiuo, cum adeò ad id nos obliger di-

P[al.8.

# II. DOCYMENTYM. 21

ũ-

m

c

2-

0-

11-

ő-

t;

ul

n-

C.

n

7.

S

ninailla ac superna maiestas, nostræ sublimitatis ex sola sua bonitate sitientissima, quod ipsius desiderium semper nos mouere debet, & efficerevtnostra opera corporalia & spiritualia, magna & parua, à corpore autanima ita procedant, illa inqua etiam opera, quæ iuxta naturalé dispositionem, qua maiestas illa nos copoluit, operari debemus. Omnes enimillævires velactiones, à minima víque ad maximam ad conferuationem vitæ nostræ naturalis deseruiunt. Et quemadmodum illas relinquerenon possumus, ita assumendo illas ex Dei amore, ad incrementum quoque spiritualis vitæ plurimu faciunt. Atque ita opus infimum quod prestiterimus, coram oculis Dei maioriserit dignitatis, quam supremu opusabillo præstitum, qui talé scopum non habuerit. O rem miram, & perperua memoria digna, quòd maioris sit corá Deo dignitatis hoc scoposiue motiuo comedere, qua sumptoalio, licet non malo scopo, nempe possidendi cælestes delitias aut eis

VO

fi (

ali

an

ga

op

to

di

m

ta

Vi

BL

Vt

au

m

tes

qu

qu

lit

lu

lũ

2

m

h

LH

eis gaudendi, ieiunare, siue asperis corporis castigationibus sanguinem effundere. Non quòd laudandum nó fit & bonum celeftes optare delitias, led quod tantum præstet ille scopus isto motiuo, quam totus mundus vna nuce auellana, imò & longè ampli'. Vt auté hoc fœlici scopo ad op' moueamur, conducit plurimű ve in hoc potissimum intenti simus, ne vnqua de vno opere ad aliud trasferamur, necaliquod opus inchoemus, donec adillud nos eo fine moneri sentiamus quod existimemus aut sciamus Deum velle vt illud faciamus. Opus autem voco, quemlibet motum corporisaut animæ. Pro quo notandum est, quòd Deus immeso iubilo & de fiderio cupit possideri aut amari omnib' hominibus, eadeg; voluntate cupit vt omni motu amoris qué quous vitæ nostræ mométo operamur, illu amem? & toties quoties ipsu amauerim°, aut aliud quippiam egerimus, operemur illudactu, attractiab hoc ivo velle infinito. Quod tatunde Ignificat, vt vniuerlaje regulatradamus,

## II. DOCVMENTVM.

ris

10

IS,

na

13.

10-

00

ua

III,

ec

12-

IIIS

us

or-

III

8-

0.

te

0-

II,

20

11-

ab

dé

12-

15,

mus, quòd quadocunq; aliquid agere Regula voluerim', nuquaillud in choem', ni-Acoiectis primu in Deu oculis, quo aspectu cotenti no simus, donec setiamus nos illud velle ob immenfum choaturs gandiu, q habet De' de nostro recto sumus. opere. Quo viso, & sesibiliter cognito quòd De' fit dignissimus cui obediatur & ferniatur, veluti tali, & isto modo, taquam fublimi, illi fue volutati cônexi, ad opus deducam9 quod viderimus esse faciédum tanqua omnis nostri boni obliti. Iustū sane est, vt superna illa voluntas ei?, qui creauitoes voluntares, ea habeat præeminétia & dominium in oes volutates, & no solu ei obediar in omni eo quòd madauerit, verum etia vt quicquidegerim' illud faciam', taqua ob liti de adimpléda nostra propria voluntate, & adipisceda nostra gloria, sedvtinhoc, & in illo diuinailla vo lutas perfecte adimpleacur, absimá; alio leipectu. Et quoniam cogitario multas acquirendi dinirias efficit ve homo le frustratu inveniat, cum adwertitillas se no affecutu, expeditve fini-

miner falis quando eperis alequid in-

det

adi

ren

nes

pto

& p

fcill

fe,

cer fide

tun

mu

pra

lun

mo

Ete

tim

in '

qua

fini

CU

pro

110

fo]

De

qu

similiter consideremus (ne quis de se amplius præsumat qua habeat)quòd multi putantes se assecutos esse, aut sensisse prædictum animi motiuum, existimarunt se magna opera peragere, & tandem repererut parua ad. modum effe, facile enim innicem le compatiuntur vt quis ad bona inclinatus, gradiaque ac vera bona appetens, & Deo gratus, seu in statugratiz existens, considerans sublimitatem quæ confistit in amando Deum, habeat accensum desiderium perfe-Stè habendi talem amorem, cumtamen suum hoc desiderium opusperfectum non fit . Nam etfi defiderium de re perfecta fit, no tamen illud defiderium opus perfectum erit, sidesit perfectum animi motiuum, nepe vt procedat nostrum desiderium à magna voluntate, quæ nos efficiat velle ac desiderare talem amorem, ed quod Deus vult ve illum habeamus ad nostram exaltationem, quam plurimum concupiscit. Idipsumautem quod dictu est de hoc bono desderio, similiter dici potest & debet

fe

bó

ut

11,

2-

d-

le

i.

00.

2-

2.

m,

2-

to

m

e

at

n

demultis, qui magno feruntur zelo adsalutem animarum, aut bonum reip.in qua agunt, quique beatitudines illas possident quas tradit redéptor noster de fame ac siti iustitia, & plorant ob mala quæ vident aut sciunt esse in mundo, quæ omnia etse bona sunt, possunt tamen abiecta esse, plurimumque à perfectione desicere, quemadmodum de predicto desiderio amoris diuini nunc declaratum est. Quare prompti esse debemus, & in hoc attenti, vt in omnibus prædictis rebus moueamus actu voluntate ad operandum illo animi motino quod nune declarauimus. Etquod de operibus illis di Etum eft, similiter intelligi debet & exerceri in vniuersis ac innumeris n otibus que sele anime offerunt, cuiuscung; unt generis, imò & resistendo cuicunque tentationi. Aded en im nobis procurandum est vt Dei voluntas in nostra regnet, vt iam nihil ex nostra sola oriatur, sed perfectius ex ea que Deieft, que in nostra dominetur, quemadnio dum frequenter declara-Willius.

nimus : Magnam sentient difficuleatem huius Methodi iter inchoates, donec assequantur tá sublime animi motiuum, atque eximium operandi modum qui dictus est, & multisfortaffe diebus videbunt se non pleneil. lud affecutos: ne tamen studiumre mittant, seu conatum, sed aduertant plurimos mundanos etiam diutius laborare vt res viles acquirant, quas tandem frequenter non affequentur nos autem donum hoc certò asse. quemur, modo illud ex intima humilitate procuremus, perfeuerantes, nosque ad id inuantes ijs quainse quentibus documentis traduntur, 3ed grauiter seipsum debet reprehendere, qui existimauerit alicuiw esse dignitatis, æstimationis autpretij, quòd obseruet ea que in ipsis continentur, cum aduertit magnitudinem præmij quod ipfi inde promittitur, nempe per hæc obtinere præ-

quid agë dictum animi motiuum. Expedire dum cum autemiudico, vt omnes pramonem inboc ex- quòd sub initijs interdum continercitio te gat aliqua tepiditas in eo, quitam

fublic

ful

pre

do

pto

uo

m

de

Et

ia

U

hi

de

ta

m

Ita

11,0

fai

m

pr

10

0

h

re

n

re

te

6

H. DOCVMENTYM. 19

cul-

ates,

umi

andi

for-

ièil.

nre.

tant

Itius.

quas

iture

affe-

hu-

ites,

n se-

itur,

pre-

ulus

ore-

011-

ıdi-

nit-

ræ-

lire

2112

in-

am

1,

sublimi modo sua opera dirigit, pidisas propter solum Deum illa operan-liquanos do, poteritque admirari quod affiim- obrust. pto modo sublimiori minus deuotionis sentiat : quemadmodum mirari posset, qui ad ignem accedens magis se frigefieri sentiret, Et quoniam æquum est, vt huic etiam difficultati prouideamus, aduertendum est : quod quisquis huius causam consideramerit, videbit necessum este vt ea tepeditas nos sequatur: nec tamen ideo minoris esse meriti opera nostra: iraque ad huius declarationem notabimus huius tepiditatis causam esse, quod iam non opere-Tepiditamur, nec amemus ob nostrum tos huims proprium bonum, quemadmodum que fit solemus, nobisque naturale est, causa, Operantes autem nunc 'ex folo Dei amore, à nobis veluti removémus radicem, vnde comminiter ac naturaliter obueniresolet ornne gaudium, omittentes videlicet proprium nothrum bonum ac requiem: & alienum bonum

UNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN

bonum assumentes, nempe Deiglo. riam, pro requie ac fine nostrorum laborum: quæ cum res sit supernatu. ralis, nobifque adeo infolita, non mirum, si magnum adferat laborem efficere huius modi mutatione. Vnde ex prædicto gaudio nobis prouenit hæc tepiditas ac frigiditas: donec multum affueti simus sentire & ap. preciari, æstimare, amare, longeque pluris facere Dei gloriam quam no. stram, eamque longe magis pro 100 Ara ducere, quam ipsam nostrapropriam, tanquam rem quam multo magis amamus. Hoc vbi probe ade pti fuerimus, pertingemus adignem, qui tepeditatem aut frigiditatem no recipit, & præterea longe mainsent nostrum meritum: quod longe apertius fiet, vbi viderimus ea quæ in lubsequentibus continentur post medium quarti capitis secunda partishuius opusculi de oratione.

Obiettio

Nuncitaque cognito fine propter quem operari nos oporteat, posset quis aduersus dicta moueri admiracione, quò de cum scriptura secra, po-

FILE

ei A

Eta

fine

mo

plu

ant

adı

du

pt

Eti

ip

in

lit

qu

re

00

pa

m

do

9

d

0

n

n

II. DOCVMENTVM.

glo.

rum

latu-

non

rem

Vinde

lenit

onec

ap-

eque

n 110-

110-

pro-

ultè

ade-

nem,

n nó erit

per-

lub-

redi-

shu-

pter

offet

IITa-

po

TIL

difimum euangelica, sit adeò perfe-Aa, non tamen videtur cotinue hunc finem proponere, cum aliquid admonet, iubet, aut prohibet: sed vt plurimum vel poenas comminatur, cur En ant inuitat proposita gloria Pro quo aduertendum est, quod quemadmo Baste dum Dei filius, Dominus ac redem- sublimen ptor noster à quo promanauit do hune sins ctrinanostra enangelica, cum in se- no semper ipso perfectissimus esset, frequenter nobis proin sua persona suscepitea quæ fragi- ponar. litatis aut infirmitatis nostræ erant, quònostre fragilitati condescenderet, quemadinodum dum fugit, fese occultauit: & quasi mortem metues panere acta dere coepit, aliaque fimilia fecit, prout ostendunt sacra e- Marc. 145 uangelia: ita quoque voluit vt ipfius doctrina talibus verbis scriberetur, qualia requirebat nostra abiecta coditioac fragilitas operantium, qui maiori ex parte mouendi erant ad operandum spegloriæ aut metu poenæ, præsupposita post peccatum humana corruptione. Simul tamen annotare debemus, quòd quemadmodum

dum redemptor ac seruator noster Christus infirmitates illas cum summa perfectione & charitate suscepit: ita vir perfectus doctriname. nangelicam audiet, & iuxtaillamoperabitur: morus quidem minisac promissionibus que in illa continentur, hoc tamen ipsi cetingetabsque vllo detrimento perfecti modi operandi, de quo tam multa hocdo. cumento diximus. De quo si quis dibitauerit, aut putauerit hæc non polse inuicem se compati, poterit id perspicere verum esse, vbi declaratum fuerit quo pacto modus ille perfectus stare possit simul cum eo, facræseripture loco, quo redemptor noster poenis inferni nos terrett nam co modo quo istud intellectum fuerit parebit quicquid in eum modum alio loco legerimus, Dicit Christins in sacro enangelio, Nisipanitentiam egeritis, omnes similiter peribitis. In quibus verbes continetur vnum præceptum sanctumve consilium, additis & minis, in quibus minis, duo considerari possunt. Pri-

Euc.13.
Præcepta
illa sue
consilia
cue min is conti-

mun

mu

nat

mir

feri

Dei

dir

Do

pit

nec

mo

inc

ob

qui

tus

fcr fur

ian

tis fra

ad

ex

m

fil

lij

m

# II. DOCYMENTYM.

ter

m-

ce-

e.

10-

ac

iti-

66-

odi

do-

dn-

of-

id

ra-

lle

eo.

tor

et:

Im

0-

cit

Ce-

e-

ur

1-

1-

1

m

mum est poena quæ nobis commi-quemode natur, alterum voluntas qua Deus accip enda minatur, & hacest voluntas vt illi fint, vs seruiamus, & non pereamus. Verus sublimi Dei sernus illipræcepto debet obe-buic sinà dire, non quò poena euadat, sed quod nibil ok-Dominus Deus qui comminatur, cu- fint. pitacvultyt poznitentiam agamus, necineam poenam incidamus. Memorergo quod Deus desiderat vt ipsi seruiamus, nec in tantum malum incidamus, quasi damni suz poenze oblitus, agit poenitentiam. Iste itaqueilla perfectione operatur, motus tamen comminationibus sacræ scriptura. Et ita continet scriptura summam suam perfectionem, etiam si simul habeat quod infirmitatis ac fragilitatis esfe videtur, vt & fragilibus ferniat, illoque moueat adoperandum, prout sua fragilitas expollular. Quod aurem in hunc mooum intelligenda & recipienda fintpromissa & minz sacri euangelij, satis ostenditur ex primoillo, maximo man dato omnibus polito, Mat. 24. quo præcipitur vt amemus Deum

bin

gu

illi fec

mu

nil

ger

De

X

21

110

ill

an fu

D

perfecte implere Jummum allud de Deo. dili gedo mādatum.

ex toto corde nostro ac viribus quod non facis adimplet is qui non euomodo in Deum impenditomnes vires quas quis poßu habet, vt ipsi seruiat, vtque & gloria coe eltem desideret, & poenam gehennæ abominetur tamallud defide. rando, quam istud abominando eo modo quo iam diximus : nempe vi postremus veriusque finis sie adim. pletio dininæ volimtatis, & eius ob. sequium acgloria: siquidem serviendo ipfi, & obtinendo calestemglo. riam, enadendog, gehennæpænam cò peruenimus, vi perfecte adimpleamus simmum illud de Dei amore præceptum, quod semper transgrederemur transmissi ad poenamperpetuam. Vidimus itaque causam cur fanctum Euangelium illo modo precipiédi ac comminandi veatur, dum omnes communiter alloquitur, tam fortes quam fragiles & imperfectos Sed quoniam hic noster tractatu. majori ex parte dirigitur, nonadeos, qui adeò infirmi sunt ac debiles, vt eis magno oneri sit velipsa Deiprarepta adimplere, sed ijs potius qui-DUE III. DOCVMENTVM.

175

on

ias

-97

ie-

60

VE

m.

00.

en-

10-

am

le-

ore

re-

er.

ur

rç-

ım

an1

OS:

u.

05,

Vt

20.

11=

US:

bus leue videtur Domini onus, & iugum suaue, qui que summe appetunt
illum sequi, assumédo summum perfectionis modum, ideireo vi plurimum procedit absque comminatiomibus aut promissis, sed passim attingendo supremum illum sinem qui
Deus est, in quo, vi diximus, adeò sixum debet esse cor nostrum, vi nihil
appetamus aut metuamus, nisi quod
nos adducit vel abducit ab eo, quod
ille vult vi nos appetamus aut metuamus: idque quia ipse cupit, quod ipsum latius postea declarabitur primò tertiæ partis capite.

III. DOCV MENTV M.

Deduplici modo serviendi Deo, Go
quantum deceat omnes, potisimum
tamen personas religionem aliquam
professas, vt secundo, hoc est, sublimiori modo, Deo obse quantur.

Pertio loco animaduertendum i estei, qui tam sublimi & excelso Domino seruire cupit, quot modis contingat ipsi seruiri, vet i

UNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN

lib

ne

mo

(21)

Eti

0

gn

De

bi

III

ac

ne

in

in

p:

qL

(9

01

m

8

m

p

C

I

n

Math. 9 Duolen anod? jeruiendi Do. Prionitté maxdato T. 56133 . Secundus.

vehoc cognito, eligere valeat eut qui illi sir gratior. Quum autem idem Dominus ac doctor aterna fapientizadolescenticuidam cupienti idab-eo discere, declaranerit duplicem esse hunc modu, non est quòd super hac re longius disceptemus, Primus iraque modus cofistit in obseruandis Dei præceptis. Secundus autem, vt qui perfectus Dei seruus fieri cupit, relictis omnibus quæ munconfilier? di funt, sequatur vestigia dinina illi. maiestatis, quæ reliquit vinus in terris, cuius facra vita multis exercitijs deducebatur, & per graues labores, non quòd sanctissima ac regiailla persona ipsis indigeret, sed quiasingula illa exercitia plurimum nostra referebatimitari: voluit seruus fieri vi nos seruire doceret. In plurimis autem rebusseruiuit, vt intelligeremus quam exercitata, & exacta in omni virtute esse debeatillius anima qui tanto domico probè obsequi cupit, illumque amare. Annotandum est autem quòd essi Deus as Dominus noster in hominum liber-

# III. DOCTMENTYM 3

山地

1 i-

12-

112-

11-

òd

us.

tus

fi-

10-

li?

er-

115

es,

lla

111-

10-

1115

11-

el-

20

il-

oè

n-

2.

m

r-

libertate & comitate reliquerit, non necessario obligando ve secundo omnes modohicposito ipsiseruirent, ad id homines camenomnes obligantur, nisi abie- ad seruitdi & incircunspecti esse malint, dum Des Onnibus siquidem positium est ma-sublimiori genum illud mandatum de amando modom-Deototo corde, omnibusque viribus. Quod si reprehensione dignus simile indicaretur, qui ad aliquem locum quo illora accederet, intentione quippiam repreheanecessarium aut admodum vtile diturnegin opus deducendi, si illo relicto ligentia in alia quanis re abiecta sese occu- qui Deo paret, longè magis culpandus est perfectioqui ad hoc natus in hune mundum "imado (quod nobis omnibus convenit) ve ferusre no omnibus viribus semper seruiat sumo Deo, huius seruitij dignissimo, &inquo tanta est vtilitas, illudtamenipsum omitrie, ed quod ipsi sub pœnamortis id non præcipiat, occuparus interim in abiecto eius fernitio, mixto mundanæ vanitati quæ velocissime transit, plurimumque mali adfert. Quòd si omnes culpandi fint Deo non fermentes illow

Religios multo alij Deo perfectiffime ferusre tene-

illo secundo modo, iuxta cuiusque statum & conditionem, longe magis magis qua religiosi, qui mundo relicto iamil. lud inceperunt, fecerunt que se quodammodo familiares in domo & mensa Dei, id continuare debent, o. perandò quod perfectius est, imitan. do filij Dei vestigia, qui (vt habet D. Bern.) non contenti solis preceptis, semper scrutari debent, & exijs que: de verbis divinis, & conditione diuina nouerunt, innestigare quid Deus velit, quidue illi magis gratumsit vtagamus, & ad hæc dati funt nobis intellectus & appetitus, vt femper magna perquiramus & scrutemur. Quum autem in hoc documento agamus de duobus his serviendimodis, vt illum eligamus qui gratior est altissimo regi , breuibus ac vsicatis verbis declaremus sententiam quam redemptor noster intendit, dumsecundum serviendi modum tradens, Matt. 19, ait: Veni, sequere me; vbi videturomnibus & cuilibet nostrum dicere, ve quicquid ad nostram doctrinam scriptum est compleamus: nonsolùm

# III. DOCYMENTYM.

ue

gis

11-

0-

8

0.

111-

D.

15,

ur:

Ila-

)e-

fit

018

per

ur.

2-

0-

eft.

tis

m

C.

15,

0-

e,,

n

)--

nı

lum operantes cum amore, sed ex amore, sue propter amorem. Hæc enim vestigia funt quæ ille iubet ve sequamur. Proinde non satis est aliquid adimplere eius quodibi scriptum est, sed totum complendum est. Nec latis est ad bene seruiendum o- quid fie perari cum amore, siue comitante a - servire en more: sed opus est vt fiat cum amore, amore. & propter amorem. Cum amore fernit exoletus aut minister, qui amat quidem dominum fuum, non tamen propter amorem id facit, quando illinon seruiret, nisi mercedem ab ipso expectaret. Seruiret autem illi cum amore & propter amorem, si obidlolum seruiret, quod talis dominus cupit, & gratum habet tale eius obsequium: & quia diligit bonitate ac societatem talis sui domini absq; vilo alio respectu. Huiusmodi veru obsequium est, quod à supremo domino ac magistro, discere debemus, qui, vt nouimus, pro nobis seruire: voluit, ex quo seruitio & ipse assecutus est vuiversale dominium, & nobis continget regnum perpetu-B 7/ um.

Quid sit

Christum

Lequi.

um. Quod autem verba illa: Veni fequere me, fignificent vt adimpleamus cum amore & propter amorem. quicquid scriptum est vt faciamus, facile perspiciet qui aliquid din. dicare nouit . Siquidem Christum sequi, est, operari, quod ipse adnostram doctrinam operatus est, & eo modo quo ille operatus est . Ipse autem indubie omnia cum amore & propter amorem operatus est, cum Sublimior sit ille modus, quod & nos facere possumus, quanquam non tam perfecte quam iple. Quumque ita sit, nequaquam nobis dicendum eft, quod insterit Dominus tantum vt in operando ipsum sequamur, & non in modo operandi: cum parum admodum profit ipsum operari, si desir modusille iam dictus & declaratus operandi, nempe vt operemur cum amore, & examore. Neque enim detam sublimi preceptore, tamque liberali, & magnifico Domino suspicandum est, quòd paruz vtilitatis doctrinam nobis tradiderit. Quapropter cum prior horum modoru clarus

III. DOCYMENTYM. clarus fit, qui & è suggestu & alibi indies traditur, quo pacto videlicez ita Deo sermatur de secundo potissimum modo taquam perfectiori minusque vulgari, & rarius per documenta declaraco, nunc artem tradimus,quæ etiam abudè omnibus prodessepoterit. Quapropter rursum exhortamur omnes qui tam sublimens adeoque viilem artem addiscere cupiunt, vt animaduertant quòd si ad humiles & abiectas huius mundi artes addiscédas necessarij sunt instructores qui eas doceant, ad hanc longemagiserunt necessarij: qui si non adeo perfecti possint haberi, supplere debet exacta discipulorum diligétia quod illinc deest . Super omnia autem docebit in omnibus Spiritulfancti vnctio.

IV. DOCV MENTV M.

Quo pra oculis ponitur strages in animaper peccatum facta: vnde processit vt sit adeò difficile Deo sublimi modo seruire, ad quod tamen nati eramus.

Quarto

I. Toan.

1-

m

0

fe'

38

m

&

on

ue

m

m'

m

1

2=

15

Vartò grauiter animaduertédum est, ve tanto domino feruire cupientes, consideremus qua dispositione constituti simus, ve cuiuis defectui in nobis rite prouideamus. Annotabimus ergo quodo. mne malum quo impedimur ne Deo sublimi modo seruiamus, à peccato Quantam prouenit, quod animam debilitauit, & ad malum convertit. Nam fillud non interuenisset, magna facilitate: quoduis bonum operaremur: accedente verò peccato in tantum dissoluta sunt nostra desideria, appetitusac voluntates; graui infirmitate spirituali ab hoc peccato emanante, vt ia veluti fastidiosi vix aliud quippiam amemus aut desideremus quam abiecta, damnofa ac viriofa, bono infinito, ad quod conditi sumus, obliuioni tradito, tanquam rein quais! gratum saporem non percipimus. Arque hinc pronenit anima confusio, ac perturbatio quam in nobisseeimus, in tantum distracti ab eo ad quod conditi sumus, ve bono relido semper inclinemur ad malum. Sum-

mope-

Aragem in anima feserit pec-Gett Hags.

# IV. DOCVMENTVM. 4

e-

Ta

US

11-

0-

09

to'

It,

ud

ite:

re.

0-

ti-

ite'

te,

pa-

m

10

b-

13

Si .

d

0

mopere tamen considerandum est. quod etiam fi in nobis contigerit tamegritudims strages, non aufertur tamen ob idobligatio ea peragendi quæ debemus, & ad quæ in hunc műdum venimus. Nam etsi ex dicta iam infirmitate qua detinemur difficili? fit nobis operari, non tamen adeo, vt omnino impotentes nos reddat, præsupposita divina nobis favente misericordia, cuius auxilio reparari potest nostra perditio. Præterea animaduertendum est, quod eò magis postione accedit quis ad egregiam illam dif- quiratus positionem quæ ad serviendum Deo in anime exigitur, quæque fuisset in anima ad vt Deo omnia, nisi illa peccasset, quo magis perfettifreparatas ac dispositas habet appeti- sime fertiones & desideria, per peceatum, vt mire pofiam visum est, prius indisposica. Is st. autem hæc reparata habebit, qui atrentissimo studio profundaque consideratione eorum que dicturi sumus, hæc omnia ad Dominum Deura nostrum direxerit, repugnans omnibus quæ extra huius domini voluntatem concupiscit, amplectens auté - & 18-

& sequens omnia remedia quainuenire poterit, seu que hic dicentur. Eo verò gradu quo quisque id obtinuerit, in eo sublimabitur hie virtute ac sanctitate, & posteagle. ria. In tantum autem posset quisin his proficere, quod eam propemodum obtineret facilitatem, adoperandum eum magna delectatione, quam in statu innocentiæ habuisset, quemadmodum nonnullos fanctorum credimus obtinuisse. Qua verò nobis agenda fint vt istud obtinezmus, hic tractandum est, quantum Dominus ad id adiquerit. Debent autem hac frequenter & attentissimè legi. Semel enim aut iterum perlegere non magis prodesset, quamei qui dialectices ignarus est, prodesset, semel aut iterum cursim librum perlegere qui eam artem traderet.

#### V. DOCVMENTVM.

De instrumetis tum in corpore, tum in anima, ad obtinendam hanc reparationem nobis traditis, quanquam tamen omnis sanctitas in hoc polisjimum

V. DOCVMENTVM. fmum consistat, vt quis continue operetur his que in anima confistunt.

n-

nid

16

0.

in

0=

e-

ex

et,

rò

m nt

fi-

er.

ei

et,

12

Vintò itaque animaduertendum est, quod sieut corpus habemus, & animam, ita in vtroque horum instrumenta habemus quibus operemur . Siquidems corpus pedes haber ad ambulandum, manus ad quiduis operandum, linguam ad loquendum, & ita de ca- que fine teris. Anima verò habet intellectum instrumequo cognoscat, voluntatem qua ve- ta anima lit, variafque similiter appetendi vi quibus .res. Est autem notandum, quòd quo peratur. fublimior est operans vna cum infrumento, eo sublimius est & opus, modo catera ad actum concurrentia sint paria. Corporalia quidem opera tantò plus habent excellentia, quantò excellentius est animæ instrumentum quod ad actum concurrit Dicitur autem egregium instrumentum quod ad actus productionem mouetur bono fine, quare excellentissima instrumenta sunt intellectus

& voluntas, quæ possunt à solo Des moueri: veluti secundo documento diximus. Parui iraque aftimanda sút corporalia, quæ ita non proficifcuntur. Et hoc eft quod volebat D. Paulus, cum ad Timotheum scriberet, corporalem exercitationem ad modicum esse vtilem. Porrò anima a-Anime a- Etiones alterius sunt generis, nempe quòd ex se possunt magnæ esse vuli. quam sint tatis: Veluti si quis intellectu seexerceat, confiderando quanta abie-Ctionis fint honores huius mundis quanta autem sublimitatis sit quod Deus præcipit, aut ipfius gloria: item ve cognoscat quo pacto moderari debeat passiones, iuxta id quod di-

Eturi sumus nono secunda partis ca-

pite. Rurfum volutate, amado quicquid bonum esse nouit, & refurando

quod vanum est . Huiusmodi enim

voluntatis refutationes magnæ elsét

vtilitatis, etiam fi corpus velutioci-

osum quiesceret: nam extalibus ex-

ercitijs producerentur excellentes

habitus, malique corrumperentur,

quod ex se plurimum laudadumelt,

u

I

etiana!

Hiones "tiles

9. Tim. 4.

eximie.

#### V. DOCVMENTVM.

0

to

ut

11-

U-

0-

2-

pe

10

X-

ie-

di:

od

em ari

di-

ca-

ICdo

im

sét

CI-

X-

es

11, It,

I REAL

etiam fi fiat id folius virtutis amore. quemadmodum faciebant philosophi: magis tamen in Christiano qui fidem haber, longè autem amplius, si in quolibet opere iuncta fide intentionem actu in Deum dirigamus, quemadmodum toto secundo docu- Anima mento declaratum est. Vnde anno- attiones tandum est quantum debeat quis se semperetexercere in actionibus animæ, quod iam cum essicere potest, siue corpore sit occu- alijs conpatus siue non, quouis tempore & uersando loco, adeò ve etiam cum altero de exerceri temporali negotio colloquedo pos- possimit. sis per animam operari, amando Deum, recordatus seu recogitans aliquod opus ipsius. Graue fortasse iftud videbitur ei, qui huius rei habitum nondum affecutus eff; affuerudo tamen illud facile efficiet, etiam fi non fine difficultate ac l'abore quispiam affequatur huiufmedi confuetudinem. Verum propterea dici solet, quòd virtus circa difficile versatur. Toties voluntate tibi vim quandam ingeres, vt artifex industrius reddaris ad multa operandum, ea que grau-

grandia, etiam cum facilitate. Quòd sidno tetes, no est quod admireris, aut dicas te non posse Deo magis esse deuotum, cum vt sexto documento tradetur, in manutua fit, præfuppofito Dei auxilio, quicquid libuerit velle aut nolle, quoties placuerit, Adverte autem quod fi in terra idalsequi cupias, ve magnus Dei amicus aut seruus esse valeas, tanto magis id assequeris quanto magis ac magisalfidue omni hora ac loco, infirumentis anima, vt didinm eft, operatus fueris. Atqueidest, quod sanctos incelo tanta gloria sublimauir, hoiusque defectus adeò reprehensibiles interra efficit. Quum igirur in hoctanta ex parte confistat nostra fublimitas, vt animæ instrumentis operemur, nostraque deiectio in huius exercius negligentia, opera pretium erituradere qua ratione nos ad id vienur, qui hactenus veluti examimes fuimus, quo ad operationem quani. mæ fierent instrumentis. Vique ab intellectu inchoemus, relicta voluntate in sequens documentum,

#### V. DOCYMENTVM.

òd

ris,

Me

ote

ofi-

erit

Tit,

laf-

cus

sid

sale

len\*

sfu-

ceque

ter-

11112

tas,

nur,

Citil

Craour,

fui-

ani. e ab

VO-

um, IT BA

pramittemus regulam quandam the- Naturalis ologicam acphilosophicam tanqua appetitus] fundamentalem, nempe quod natu- noster ralis noster appetitus illud natura- quid politer desiderat ad quod inclinatur, deside de quodque suaue ipfi videtur, tale inquam, ad quod defider andum non ei opusestalio inuitante aut auxiliante, quin potius illud necessariò, aut quasi coacte desiderat. Non sic autem operatur voluntas, sed primum con- Volunta sultatillud cum ratione, cumq; ostë nostra sum suericei conveniens esse, libere quomide, mouetur ve illud velit. Qua ob cau- vereture sam dixit etiam Philosophus nihil esse volitum nift præcognitum. Vndecolligimus rei cognitionem qua in intellectu habemus, esse vice luminis, ve videat voluntas quo pacto moueri debeat ad volédum. Hoc itaque præsupposito, sumopere aduertendum est, quod adhoc vt bene, imò & perfecte operemur , necessum est prouidere ne in cognitione erret intellectus, quo habito statim moueatur volutas ad volédum id quod taliter cognitum est. Si autem erret intelle-

80

illa

vol

que

cul

tite

ida

ipf did

fci

ian

tan

per

exe

fac

rata

g15, eft,

quo

atos

gna

do

exp

que

Det

tellectus, quod frequenter contingie ex malitia, quæ nos excœcat, autno errat fortassis intellectus, sed voluntas ea qua est libertate, non vult sequi quod nouit esse bonum, & hinc incidit homo in omne malu, Omilsis autem multis quæ hac in re dici possent, ac deberent quod potissimi seruit, præsenti operiest, vt semper in hoc maxime simus attenti, dum in omnibe intellectu vei cupimus, ve cum opus aliquod virtutis, aut quod nos ad virtutem disponit velle optamus, puta despici ab hominibus, fugereo. vii posi- mnes delectationes, quas viri quique egregij abhorruerunt, in his cæterisque omnibus quæ nobis graues ado. perandum, aut etiam ad volendum apparet, starim intellectus operatio accedat, qua illas confideret, & apprehendat tanquam preciosissimas, Deoque gratiffimas, quæ & nobisvitam promereantur perpetuam, queadmodum secundo capite secunda partis declarabitur, vi vbitales effe cognouerit, ipfa voluntas animum allumat, quo ad illas volendum&

**s**tionibus Wirtutes. gnomodo MANS.

gie

no

un-

fe-

170

nil-

lici

mu

per

um

pus

ad

nus,

e 0.

que

TIS

do

lum

atio

ap-

nas,

VI-

ue-

idz

effe

um

m&

1111-

49

& ample & endum moueatur, in opus illas deducendo. Quanquam enim voluntas ip la operetur libertate, frequenter tamen rei quæ offertur difficultate aut asperitate deterrita, omittitoperari; & ita delinquit, omittens idad quod tenetur: fi verò annitamur ipsi per intellectum, modo quo prædictum, elt, viam sternere, tantum suscipiet animum vt cognita operis, etiam pœnalis, excellentia, velit illud: tantaque propemodum facilitate operetur, quam id quod naturaliter exoptat. Qui ea ratione operaretur, facile fieret magnæ virtutis, ac reparatam haberet magnam partem stragis, quæ per peccatum in anima facta elt, magnaque facilitate operaretur, quodin cœlo & in terra facit esse beatos, nempe quod magnalia Dei magna ex parte cognosceret, eaque amãdode ijs ganderet, quemadmodum exparte dictum est, & amplius in fequentibus dicetur.

VI. DOCV MENTV M.

Depotestate in nobis posita operandi
supremo anima instrumento, nempe
volun-

voluntate, qua possumus velle & a. mare, aut nolle nec amare quamcunque rem, idg, quoties libuerit, ea. demá, voluntate operi nostro sinem prascribere qui placuerit. In omnibus tamen his prasupponimus divinu adiutoriu quod huius modi Deiser. uis semper est paratum.

rei,

non

ne, 8

in v

vt 8

Vtl

res

hor fit

tel

80

rit.

re,

qua

vti

nite

fuit

pot

abi

De

qui

pe

fin

em

pet

pet

ma

rei,

Extum hoc documentum pluri mum notandum est, pleneq; cog. noscendum & intelligendu,tan. quam precipuum fundamentum omnium quæ dicenda funt, ac totius vitæ spiritualis, continet que canonemad. modum memorandum fundatú in libertate liberi arbitrij, declarate quid voluntate possimus operari, & itaà profundo somno animam excitanté, Presupponit tamen in omnibus divinum auxiliú, quod no deest fidelibus, sine quo ne cogitare quidé possumus, vt habet D. Paulus, quicquam saluti nostræ expediens, quantominus velle aut operari. Hoc itaque præsupposito, est in cuiusque potestate appetere, aut appetitum relinquere cuiuluis

2. Cor.3.

In voluntate no-Strapositmu, att-

#### VI. DOCVMENTVM.

a.

111-

4-

m 11-

nū

er\_

Iri.

09-

n-

m-

itæ

ad-

li-

uid

a à

té.

U1-

us,

us,

uti

el-

00-

te-

uis

el,

rei,quæ iudicata fuerit appeteda aut quid apnonappetenda, idque hoc aut illo fi- Petere ne, & toties quoties libuerit. Huius vel non in vna quapiam re ponatur exemplu, appetere. vt&inreliquis idem fiat manifestu. Vthomo quispiam parui reputetur, Declararesest qua appeti potest à quocunq; turid exhomine, etiam si quibusdam difficile emplo. sitseinclinare ad id appetendum. Potest quoque varijs finibus id appeti, & exhiseligi quem quisque pretulerit. Potest enim quispiam id appetere, vtanimi modestiam eo pacto assequatur, qui bonus finis est. Rursum, vtinaliquo fimilis efficiatur vnigenito Dei filio, qui pro nobis despect? fuit, & hic melior finis est. Ad hæc potelt quisid appetere, quò per hanc abiectionem ad hoc disponatur, vt Deusin ipfo gratum inueniat obsequium, per charitatem & amorem perfectum, & hic adhuc sublimior finisest. Nunc contrà ponamus exemplum derelinquendo rei appetitu . Potest quisque omittere appetitum, hocest, non appetere æstimari, aut singulariter amari, sen 110 -

adi

app

qua

Â

nat

fid

ne

da

ill

ap

fe.

me

VII

ap

ell

de

tu

qu

fu

tal

di

ta

na

ac

91

te

n

nolle æstimari, idque eisdem finibus quos iam diximus, etiam fi ex natura corruptione inclinetur ad hoc, vtcupiat summe æstimari, aut reputari. Similiter hoc aduerte, quòd quemad. modum est in cuiusq; potestate quippiam appetere, vel quod appetebat relinquere, ita est in eius potestate toties idactu efficere, quoties libue. ritin die, aut breuiori temporisspatio: & quanto sæpius voluntateminclinauerit ad appetendum, aut relinquendum quod appetebat, vt dictum est, tantò citius vitiosos habitus corrumpet, ac generabit virtuosos, Et præterea in fingulis volutatis ad hac inclinationibus est singulare meritu, modò talis inclinatio fiat ad placendum Deo, prout secundo documento dictum est. Ad maiorem autemdictorum elucidationem, notabimus, quòd producere actum appetendi id quod naturaliter horremus, fit, quando considerantes, quòd Deo seruitur, ex eo quòd illud appetamus, inclinamus voluntatem, viin quodam modo illifacientes, vt illud appetat, quemadmo-

Quo frequentius wolunt as se ad appetenda aut relinquenda que appetebat inclinat, eò cities babitus vitiofi predicantur, er virtuosi generantur.

# VI. DOCVMENTVM.

DUS

Iræ

cu-

iri,

ad-

lip-

bat

ate

ue-

pa-

in-

lin-

tum

-10:

, Et

hæc

itů,

en-

en-

di-

ius,

i id

an-

ur,

112-

obo

em-

no=

admodum æger potionem amaram appetit, eò quòd sanitatem adfert, quam tamen naturaliter abhorret. Actus autem non appetendi id quod Actus apnaturaliter exoptamus est, dum con- rel no apsiderantes illud Deo no esse gratum, petendi neque nobis veile, inclinamus, quo quomodo dam modo cogendo voluntarem, ve producanillud non appetat. Erit autem vere no tur. appetere, etiam si remaneat quædam sensualitatis repugnantia, quemadmodumin agrocontingit, qui non vultedere cibum cuius tamen habet appetitum, eò quòd ipsi nociuus sie, estque admodum vtile nolle illum edere, etiam sinon tollatur inordinatus eins appetitus. Et ita dictum est quod virtutum actus producere possumus quoties libuerit. Est autem notandum, quod præter continuum studium quod in nobis esse debet volutatem exercendi, ad appetendum bonaquæ desideranda sunt à nobis, & ad omittendum appetitum maloru, quo, malis habitibus eradicatis, plantemus bonos, conducit etiam plurimum yt frequentissime vtamur prælenti

senti documento, quo primos illos motus cohibeamus, qui etiam viros virtuti plurimum deditos impugnāt: auteos in quibus logius destinemur, seu etiam interdum consentimus, cu motus, opus, aut cogitatus versentur in materia peccati venialis; quemadmodum delectari vt in aliqua sintastimatione facta aut dicta nostra, aut aliorum quibus mundi siue carnisratione afficimur, aut contristari seu dolere de contrario, nempe de iniurijs, autaliorum à nobis auersionib'. In quibus omnibus, etsi nos detineri aut consentire non sit mortale, tantum tamen adfert damnum, quantum nouit qui Deum ex animo quarit. Inde enim anima obtunditur, & aggranatur ad omnia qua agenda sút. Qui ergo cupit suorum actuum semper esse dominus, ac potens, ve facile bene opererur, debet primo motui pervoluntate statim refistere, appetendo iniurias, labores, moleftias, ac cotemptum, siue quamcung; contradictioners, qua sese obuilerit, adueriando tali appetitu doloris, qui

re

ui

20

tı

que

fa

le

in

ft

lo

fic

au

al

hi

ta

et

di

pe

ot

Primis motibus resistedu.

EZGOL

#### VI. DOCVMENTYM. 55

los.

ros

iāt:

mr,

, cu

tur

lad-

tæ-

aut

ra-

feu

iiu-

ib%.

ne-

ale,

lan-

uæ.

82

út.

m-

ilè

tui

pe-

ac

12=

id-

111

II-

primo motu sese offeret ob huiusinodi iniurias aliaque similia quæ iam diximus. Et contrà connersi ad honores, hominum fauores, aliaque suauia ac delectabilia, quibus fese statim adiunget motus complacentiæ, parati esse debemus vt voluntate actum producamus non appetendi fimilia, quæ naturaliter concupiscimus. Siquidem ita agendo primum vanitatemac peccatum euitabimus, idque sæpius agendo obtinebimus excel- In quo colentes habitus, expulsis malis. Et siffat c'ain hoc confistit clauis totius no- uis no fre stræ reparationis. Notandum est reparatiopraterea, quod frequenter ob ma-n.s los habitus & consuetudines difficile reddetur appetere bonum, aut non appetere malum, velhunc assumere finem illo relicto: sed nihilominus pront iam dictum est, id tandem situm est in nostra potestate, etiam si initio tam debiles actus producantur, vt videantur necesse appetere: nec non appetere: non tamen obidomittere debet quis huiusmodiactus producere, paulatim enim ma10

UNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN

tel

eff

ftr

tu

eo

en

qu tic

Ve

tu

int

rei

cit

to

pa

her

Vt

ten

tat

CC

CO tit

ap)

qu

nii

ba

di

relinguedi huius cemodia-Etus vo untatis eò deamur.

Non sunt maiorem vim accipiunt: & etiam cu aded debiles indicantur, non paruum adferunt animæ meritum. Scio quicquidiftudest, initio nihil propemodum apparebit : verum prima gram. I juod par matices principia aggredienti, si vninum nobis cum nomen discat per casus infletteprofestum re, videbitur propemodum nihileffacere vi fectum effe, attamé fi alterum ac tertium, & ita paulatim addiscatinfine anni loquetur, ac intelliget ferme omnia, longeque magis post secundu annum, & ita paulatim perfectusefficitur grammaticus. Sed aduertendum, quòd talis quolibet die dat grámaticæ operam idque multis horis, magno conatu & studio memoria fux & intellectus, & est totus huius modi conatus ad illud necessarius, quantò magis id necessarium estin fumma hac arte, qua discimus Christo feruire, ad quod non vnicum habitum, sed multos assequi oportet, nempe habitum charitatis Dei ac proximi, potissimum autem inimici, habitum humilitatis, patiétiæ & abstinentie, quorum quisque plus exigit

# VI. DOCVMENTVM. 57

cũ

ım

1C-

10-

m·

ni-

te-

ef-

er-

ine

0-

dű

ef-

en-

ra-

is

12

ı[-

15,

In

il-

12-

et,

2C

119

).

18

temporis, quam vt quis grammaticus efficiatur, ex eo quod in anima nostra radicatifint alij habitus his multum contrarij, quod non contingitin eoquigrammaticæ, antalijeninis sci- que veentiæ dat operam . Aduerte tamen hementioquòd quò vehementiores ac frequé-res sunt tiores fuerint actus quos producit actus vevoluntas, eò cicius acquiritur habi-luntates, tus, quemadinodum contingere solet eò citius inter duos æqualis ingenij, quod al- acquiritur ter vnius anni spacio amplius profi- babitus. cit, quam alter duobus, eò quòdille totis viribus studio incubuerit, alter parum laborauerit. Actum autem ve- Actus vehementem seu intésum appellamus, hementes vt verbi caula, si accedat iniuria, con- qui sint. temptus aut vilipensio non præcogitata, imò nec imaginatione præconcepta, quid acturi essemus si tale quid contingerer, fi runc voluntatem fortiter melinaremus, vt in tatum illud. appeteret, quod etiam gauderemus, quòtali gaudio domaretur nostra anima aduersus id quod primo amabat contra Dei voluntatem. Atque è duerso, si oblato nobis honore aixe home

hominum fauore voluntaté fortiter

fo.

tar

nii

alt

fre

gè

tir

ha

po

tu

ar

qu

un

m

Vt

110

di,

ra

fai

qu

ha

fo

ef

vi

hi

ri

ru

inclinaremus ad horum auersionem, eo quòd huiusmodi honor ac fauor, obstacula sint deiectioni, que viaest ad humilitaté, qua Deustantoperèamat . Huiuscemodi actus tatæ sút efficacia, quòd pauci tales produceret excellentem habitum humilitatis & patientiæ, quanquam regulari cursu ex multis actibus producatur habit. Et quod de his virtutibus dictum est, pari modo & de cæteris venit intelligendum. Est autem in his notandu, quòd super omnia exigit nostra fragilitas, vt magna vi laboretur in vi-Vitiorum tijseradicandis. Porrò vitiorum raradix que dicem dicimus, non magnam duntaxat, sed & quantumuis paruam inclinationem, quam in nobis moueri seserimus, aduersus id quod nobisin euangelio præceptum aut consultum est. Conemur itaque ad hoc, vt viri& filij Dei excelsi. Quantumuis enimin altum plantatæ fint huiusmodi radices, frequentibus actibus illas tandé extirpabimus è terra carnis nostra, quemadmodum indies contingere

fit.

# VI. DOCVMENTVM. 59 foletextirpando è terra radices plantarum corporalium. Huiufinodi enimradices non extirpantur vno vėl altero feutertio tractu, fed pluries frequentatis tractibus hinc inde. Lóge autem plures necessarij suntad extirpandum vnum habitum vitiosum: habetenim longè altius sixas in corpore & animo radices. Documentum hoc videri potest tantum verba arida complecti, sed aduertat quis-

um aut scientiarum principia. Est tamentantæ vtilitatis hoc documentű,
vtipsum solum sufficiat ad tradendá
nobis rationem ac modum operandi, etiá si alius modus vel omnis alia
ratio ignoretur. Est auté adeo necessariú vt sciatur, ac plene intelligatur
quá necessariú est, vt cognoscatur &

habeatur fundamentum, ad quoduis

forteac stabile ædificium. Vanu auté

essetsperare virtutum sublimitatem

via ordinaria artingere absque modo

hictradito. Et ob huius defecti ple-

rique multum laborarunt, & pa-

que, quòd talia videri soleant arti-

rum assecuti sunt, quemadmodum & in

ter

m,

or,

elt è a-

ef-

rét

38 8

ırfu

it.

est,

tel-

dű,

fra-

V1-

ra-

ıta-

cli-

1 6-

um

181

in

di-

ıdé

æ,

re

in plurimis mundi rebus indies accidit, dú ordo debitus non observatur.

# VII. DOCVMENTVM.

Quo per modum exercitij declaratur ratio plantandi bonos habitus, & eradicandi malos pradictis instrumetis, & quòd ad humilitatem necessarium nobis sit, ignorare an huiusmodi bonos habitus, ac Deigratiam tam sumus assecuti.

Teruire cupit, præsupposito servire cupit, præsupposito quòd animæ nostræ strages in malis habitibus consistat, reparatio verò in bonis, qui ex mustis actibus regulariter producuntur; aut ex paucis quidé, sed vehementibus & intensis, vt præcedenti documento declaratum est, quòd cum habitus siti sint in anima, etiam actus quibus producuntur, principaliter siunt animæ instrumétis, quanquam interdum sumantauxiliù ab eo quod corporale est. Verbi gratia, cupit quis domum habere sibi

E

9

re

91

m

111

ql

m

ta

20

in

ni

qu

ta

#### VII. DOCVMENTYM. 6

Ci-

Ir.

ur

ie-

ef-

uf-

m

ui

tè

to

is

in i-

é,

2,

gratam, habet pecunias, imò & materialia ad hoc præparata, quantumcunque de ipsacogitet, aut eam cupiat, nunquam illam habebit donec adhoc operetur, & vnum materiale alteri coniungat, prout ad talem domum requiritur. Pari modo si quis sit impatiens, cuperet id in se correchum este, & habitum patientiæ astequi, quantumuis iniurijs appetatur verbo; & opere, quantumnis desideret patientiæ habitum, imò etiam quantumuis os à verbis cohibeat, & manusab opere vindicta, nunquam habitum patientiæ producet, nisipsi sibi subueniat, potissimum per interiora animæ, intellectum frequenter mouendo ad considerandu. magnum patientiæ bonum, voluntatem autem tanquam instrumentu adeum producendam necessarium, inclinando eam, vrappetat iniurias & persecutiones pati, amore Dominiquiad hoc nos adhortatur, talia- onomodo que pro nobis perpessus est. Est itaq; babitus talis habitus tali modo producen- producendus (ad quod faciunt que sexto do- di siet.

7 64

cumento tradita funt.) Offeras cogitationi intellectus quid acturus sis, si hæc aut illa iniuria (nempe quam plurimum abhorres)tibi inferretur, Subitò ex malo in te habitu occurret animo quidam huius iniuriæ horror . Statim igitur assume tibi in memoriam magnű bonum quod sequitur ex tolerantia talium iniuriarum, & voluntatem constringas ad eas expetendas, nec definas teipsú adhocastringere, etiam si videatur totum esse coactum: semper enimaliquid voluntarij inest, & toties huiusmodi actus produces, vt crescat id quod parum voluntarium efse videbatur, & iniuriam voluntariè sufferas, sitque in te plantatus habitus. Exemplum iam positu prodesse potest ad reliquarum virtutum habitus plantandos, quod enim de patiétia dictum est, mutato nomine potest & de humilitate, paupertate, temperantia & abstinentia dici, nempe quòd confiderando magnum bonum quod inest harum virtutum exercitijs, & copellendo voluntate,

# VII. DOCVMENTVM. vidictum est, ad expetendum huiusmodipauperiem, acciborum defeaum, producetur in te habitus paupertatis, abstinentia, & ita de catoris. Quòd si consideras Dei esse voluntatem, vt te auertas à fœdis carnis delitijs, tuamý; voluntatem copellas ad nunquam illas appetendu, imò ve nec cogitatione in illisimmoreris, quantumuis paruo tempore, poteris paucis diebus assequi excellentem habitum castitatis. Et hac ratione potest quis sacto habitueffici dotatus. Notandum autem quod fi,vtdictum est, sola iniuriæ præcogitatione fabricari potest patientiæ habitus, longè citius ac melius parabitur, si opere ipso inferatur talis iniuria, autaliud quippia, quo ante hominescu quibus versamur, confusi autabiecti videmur, modò voluntatem compellamus ad illud exoptandum. Huius autem ratio est, na actus volútatis præsentem iniuria acceptatis vehemetiores funt, & ita magis domant animam, qu'am qui tantum sunt voluntatis cupientis aut ac-Standay most work cipi-

i

d

ú

11

2-

1-

1-

ſ.

2-

15

0-

m

le

le

1,

11

VE

Pancia-Etus vemulti rewisisi.

cipientis iniuriam fola cogitatione oblatam, nempe cogitando quòd illa continget aut cotingere potest, Pauci autem vehementes actus forbementes tius & efficacius operantur ad procitius pro- ducendum habitum, quam multireducut ha missi, quemadmodum præcedenti bium qua documento declaratum est, quodetiam plurimum annotandum est ei, qui inter primos Dei seruos esse cupit . Non enim dicere aut cogitare debet se facere quod in se est, ad Dei gratiam aliaque eius beneficia affequendum, qui non exoptat, idemque exultat, dum ea fibi offeruntur, quibus magis ad ea beneficia disponitur, veluti dum offerutur iniurix& contemptus, cum hæcadeo necessaria fint ad vitiorum immunitionem & virtutum incrementum, ad obtinendam perfectam charitatem in qua confissit omne bonum ac perfectum Dei obsequium . Ad hocergo plurimum expediret voluntatem admodum firmam feruare in boni defiderio ac mali odio. In quemvsu mon parum conducent sublimes cofide-

ſ

D

#### VII. DOCYMENTYM. 65

siderationes ac rationes, quibus plenifune libri ad deuotionem adhortantes, nempe cur bonum fit armandum, malum verò odio persequendum: hîc enim pauca huiusmodi referuntur, cum non alium habeamus scopum, quam tradere modu ac rationem quibus in vlum & exercitium deducantur virtutes, quæ cum suis encomijsalibi describuntur: quo itempacto eradicanda fint vitia, quæ apud alios multis detestationibus reprobantur, reliquis gratia breuitatis, & quòd alibi descripta sint, omissis. Visum est etiam cum prædictis annotandum, quò semper timo-ris freno retineamur, quò d quantu-uis eximios virtutum habitus quis mias virassequatur, non ob id certum habet tutum haseassecutum verum bonum, hoc est, bitus asse-Deigratiam, qua, etfi certo detur du cutus fit, habemus quæ hic diximus ac dicturi non tame lumus, nunquam tamen naturaliter ob id Des scire possumus quando hæc habe-gratians mus, modo quo Dei voluntas est, vt se consehabeamus, & ita certi esse nequimus cutum esse nos Dei gratiam obtinere. Apparet potest.

autem

r-

ti

t-

1,

U-

ei

c-

ue

li-

i-

8 a-

m

ti-

in

e-

0

m

11

ni

lia

Pa

n

tu

UL

YE

fu

pl

po

ce

au

te

Va

fa

20

autem præcipuum esse signum quòd illam obtineamus, cum ita mente pertractamus virtutes, quaru habitus iam assecuti sumus, queadmodu de aliorum hominum virtutibus cogitamus, nempe quòd inde non amplius extollitur cor nostrum, sed Deum benedicit, illique gratias agit, cuius est omne bonum, & dehis æquè atque illis gaudet ob Deilaudem & gloria, quæ æqualiter in his atque in illis manifestatur. Demum ne nostræ desidie culpam reijciamus in ea quæ hic scripta sunt, animad. uertendum est, quòd si quis anniti videatur, vt obtineat aliqua eorum quæ hic dicuntur fieri debere, nec possitilludassequi, videatilludsibi contingere, quod non annitatural aliud obtinendum, quodetiamhic scribitur procurari debere. Verbi gratia, si quis multum annitatur, vt iniurias que sibi inferuntur nonsétiat, non tamen gnauiter annititur, vt suipsius odium seu detestationem affequatur, de quo hic fuo locolerprum est, parum proficiet. Nequet-

SHIPPHY

VII. DOCVMENTVM. 69

nim fert Deus annifum seu laborem advnam virtutem cum desidia ad aliam.

bé

ite

110

on

fed

3-

his

au-

his

um

nus

iad-

niti

um

nec

fibi

rad

hic

erbi

, VC

se-

tur,

10111

CIL

ec-

DID

#### SECVNDA HVIVS LIBRI

Pars de quibustam exercitijs, qua Deiseruus habere debet ad reparandam anima sua stragem.

Y AEc fecunda pars tantú protendi posset, quanta est nostra perditio, & ita esset pro-Pemodum fine termino, sed præstat nos verbis esse breues, quo latior detur operationi locus. Verus Dei servus qui præcedentibus documentis, vicunque deuenit in stragisanimae lux cognitionem, quantumque feiplum ad illius remedium iuuare possit, instrumentis quæ à Deo accepit, inuocato ad hoc primum Dei auxilio, qua etiam ratione hacpoteltate & instrumentis vii, cum alijs varijsquæ ad hoc plurimum necellaria funt, reliquum est vt sein illis exerceat, quæ necessaria sune ad reparationem, qua eget ad hos

#### 68 SECVNDAE PARTIS

Sue Dei Seruo facienda sint vt animæ stragem veparete

hoc vt rectè disponatur. In primis ergo statim occupari debet, vt malū omne extirpet quod in anima sua est, nempe peccata: vt, cum aliquod Deo præstare cupit obsequium, nihil in eo sit, quod tantæ maiestatiso. culos offendat. Hoc autem peracto, animam suam adornare debet habitib' ac virtutibus, quibus in suoob. sequio gratior apud illum videacur. De his ergo in hac fecunda parteagetur, & primis duobus capitibus duo tractabuntur ad peccatoru extirpationem, deinde septemposterioribus capitibus alia tradentur, quibus tanquam muliebri mundo deber anima adornari. Ante singula autem capita præmittentur breuissima illorum fummaria.

#### CAPVII.

De vero dolore peccati, qui inprimis requiritur ad reparandam anima stragem, & de damno multiplici quod prouenit ex peccato.

Qui

cuj

fci

da

N

pe

fe

re

bis

de

re

pr

do

fta

los

pe

ex m

qu

пп

eft

tei

ex

### CAPYT PRIMVM.

Vi tatum dominum tam gra- Quides uibus, veluti proditionibus qui Deo ostendit, & nunc illi servire servire cucupit, æquum est ve initio sibi igno piat primo sciprocuret, atque ad id eo modo te- agendum. dat, qui facilius ipsum in domini sui gratiam & amicitiam restituat. Ne autem incedamus tanquam desperantes, aut opinantes nos non pofse inuenire remedium, quod exigerettata nostra malitia, prouidit nobisdiuinailla maiestas, semper desiderans, quod nobis vtile est, de facili remedio, nempe ve nobis doleat de proditionibus & offensis, quas peccando commissmus, & qua cito huc dolorem intimo corde habuerimus, statim mala nostra ante illius oculos oblinioni tradentur. Tanta est peccati malitia, vt ad eius deletione exlenon sufficiat dolor aut lachrymeetiam omniu qui in mundo funt, quanto minus dolor ac lachrymæ vmustantum hominis. Verum tanta elt Domini nostri clementia, vt contentus sit dummodo vnumquemque exsyncero corde poeniteat suorum delia

ű

0-

0

12

į

#### 70 SECVNDAE PARTIS.

ci)

br

tin

be

qu

m

n

d

pe

iu

ni

le

de

fu.

qu

ПС

ta

pe

dè

VC

CC

mq

delictorum: quicquid autem reliquum est ad completum remedium, supplet ipse ex parte sua, nempetribuendo gratiam suam, quam certò tribuit his qui se ipsi exhibent morigeros. Sanè iustum est, vt de peccato doleamus, nemo enim est quem naturaliter non poeniteat se aliquid perpetrasse, vnde ipsi malum contingere potest, autbonum aliquod deperdi . Peccatum efficit vt bonum infinitum, quod est Deus, nobis perdatur : efficit vt pereat nobisgratia, in qua confistunt cun-Az nostrædiuitiæ, efficit nos diaboli seruos, Deique inimicos, efficit vt qui in illo moritur, perpetuò prinatus sit, hæreditate regni cœlorum, sepultus in speluncis infernalibus. Et inste sane tantum mali debetur ei qui offendit, & peccando proditionem committit contra filpremum Deum, qui mori voluit vt vitam nobis tribueret. Tanto nos afficit malo peccatum, quantum cognoscere poterit, etiam nihillegens, qui illud mulcis diebus exani-

Peccati

n,

il.

tò

0-

C-

eft

fe

12-

ım

cit

us,

eat

ın-

ia-

ffi-

uò

0-

12-

le-

do

II-

Vt

05

m

e-

11-

10

modefleuerit: & quantum non percipiet, etiam fi legat, qui illud non defleuit. Ob id ergo, & quia varij libripassim hoc argumentum latè cotinent, breuibus hic pertranseo. Debetnoster dolor multo longior esse quam verba quæuis possint exprimere, cum adeò bonus sit dominus noster quem offendimus, adeoque dignus vtilli seruiatur, & nunquam offendatur, cuius offensa & ira super omnia nos pungere debent, cuius voluntas & bonitas super omnia nos mouere debet, ad delenda fletibus nostra mala, vt illis deletis, maiestas illa gratum à nobis suscipiat obsequium. Et ad hunc fine qui nos ad flet' mouere debet, potest nos inuare secundum documétum.

Modus autem hunc dolorem ac- quomode quirendi, vt ante procedatur, si cor dolor de durum inueniatur, est, vt repræsen- peccatis tando animæ nostræ malum quod ex acquiren- peccato prouenit, de quo iam abun- dus sit. dèdictum est, compellamus nostra voluntatem, vt velit illud non esse commissum, velit Deum illo non fuisse

JNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN

## 72 SECVNDAE PARTIS.

fuisse offensum. Et hunc voluntatis actum curemus frequenter producere, nunc in genere de omni pecca. to, nunc ab vna peccati specie in aliam discurrendo, idque maximo quo possumus ad poenam conatu, etiam fi interdum videmur sensibilem non habere dolorem : talis enim non est in manu nostra, imò nec necessarius est, etiam si sanctus sit, que Deus, in cuius manu est illum tribuere, dabit nobis: si frequenter, vt dixi, assumimusillum quem nancisci possumus, Et in hoc dolore debet, vt minimu, vno aut altero mense versari, quiritè incipit Deo seruire.

Quamdiu
du boc cobritionis
exercitio
versandu
set.

#### CAPVT II.

De eo quod requiritur ad stragemos malas anima consuetudines abigidas, nempe de nostri ipsorumodos. Es primum quo modo se quisque odire debet, addito exemplo: secundo quare se odire debeat: Es tertio quo modo hoc odium simul stare positicharitate.

Secun-

ni

ex

QL

po pi

an

à

8

gr

ter

tat

OIT

ten

ter:

inr

obl

quo

fec

hab

tiat

te,q

Vt

pon

tis

lu-

ca-

lli-

uo

am

on

eft

ins

, in

bit

mi-

IUS.

nű,

II.

16

ges

lio:

0-

ıdò

1110

Sit

recudum quod requiritur ad expulsionem corruptionis, malorumque habituum qui sunt in anima nostra, & quod præominbus exercitijs plurimum habet momēti, quo perueniatur ad verum amorem, per quem Deo optime feruitur, est ipsum nostri odium. Nam ex nostri amore proueniunt innumera mala, à quibus gign utur peruerfi habitus: &ita cessante nostri amore ad ingressim sancti odij, ad quod frequeter sanctum enangelium nosadhortatur, corruptum erit omne peccaty, omnisque malus habitus. Quia autem huiusmedi edium statim nos terrere videtur, ob innatum cuique adleipsum amoré supra omne quod immundo est, ad quod eriam quilq; obligatur, primum videamus modú quose debet quisque odio habere: secundò quam ob rem se debet odio habere: & tertiò quomodo se copatiatur tale odium cum vera charitate, quæ inchoatur à sui ipsius amore. Vtergo brenibus quod fatis est respondeamus, ad primum dieo, canone

INIVERSITÄTS-IIBLIOTHEK PADERBORN

#### 74 SECVNDAE PARTIS

ouomodo se quilibet odisse debeat.

ne seu regula quadam sexti documêti præsupposita, modus quo se quisque odio habere, esse debet, ve nihil quod ipsum delectare potest velit, desideret aut sibi assumat, præter id quod sine Dei offensa omittere non potest, quin concupiscat aut sibiassumat: quod, etiam cum ea ratione fieri necesse est, quantum ex se est, de hoc doleat, hoc est, quod consideras quam indignus sit omni delectatione ob peccata fua, doleat quòdillam cogatur admittere: quia tamen, & quatenus Deo placitum est, illam libenter & gaudens admirtit, verbi gratia comestionem, dormitionem aut aliud simile, quod secum aliqua adfert delectationem, nunquam afsumas, velis aut desideres propter tuá consolatione, aut quo satisfacias tuo appetitui, imò firma volutatea. pud te statuas, quò dillud nequaqua admitteres nisitalis esset Deivolucas, quæ hoc fieri vellet. Vtque allequaris aut teneas firma hanc voluntaté, necessarij sunt actus, de quibus sexto documento d. Etum est. In hoc autem

#### CAPVI SECVNDYM.

ané cognosces talem te habere vo- Que in lintatem, quando de his rebus solu rebus neuntum, & eo modo assumis, quantu cessarijs putes Deum velle vt sumas aut defideres, Vult Deus vt quod necessariu raseruanest de cibo in quantitate & qualitate da sit. assumas. In quantitate, nempe quantum verè, & non ficte, tibi necessariu eft, quò dispositus & fortis sis ad Dei obsequium. In qualitate, vt totis viribus cures suauem omnem saporem reijcere, nisi etiam interdum necessarius sit ad remedium tuæ debilitatis. In his ac fimilibus, femper expediret aliquid minus accipere, etiam du nobis necessarium esse videtur. Frequenter enim nimius nostriamor nobis imponit, rarius autemnostri odium. Ad hocprodest, S. Bonau. vthabet D. Bonauentura, propria experientia cum voluntate deuota. Est præterea necessarium, cum co quod prædictum est de modo quo quisque se debet odio habere, vt omnes labores, abiectiones & contemptus, qui fieri, expeti aut desiderari possunt, assumat, velit ac deli-

affumendis milu-

il

t,

id

nc

al-

ne de

ras 10-

am 8

li-

rbi

em qua

al-

ter

ias

ea-

qua lű-

Te-

unbus

100

em

76 SECVNDAE PARTIS desideret sibi inferri, modò non siat contra Dei volutatem, aut modono sint ipsi occasio damni spiritualisa-Discretio licuius vel temporalis. Ad hocaute valde ne est admodum necessaria discretio & ceffaria. cautela, ac confilium probataru difcretione & vita personarum, conti-1. Ioan. 4. nuus etia metus neboni colore fallamur, quoniam scriptum est: Nolite omni spiritui credere. Super omnia autem plurimum lucis in his adfert lumen spiritussancti, quod indubiè eis datur qui cum humilitate ad illud præparati funt. Est etiam præter omnia prædicta necessarium, si modo laude digno volumus nosipfos odio habere, nempe vt non modò relinquamus omuia delectabilia, & desideremus omnem molestiam, ve nunc diximus, fed in hoc quoque valde intenti simus, vt in his gaudeamus, existimates magnum esse Dei beneficium, quando huiusmodi mo-Iestiæsen aduersitates, & prinationes rerum delectabilium, imo & ne cessariaru ab aliquo alio nobis contingunt, quod nobis grauius esse solet,

#### SECVNDAE PARTIS.

õ

1-

1-

13

rtiè

e-

fi

0-

3,

n,

21

let quam dum ipfi illa affimimus: maximè dum nostro indicio is qui talia nobis infert, indifcreta aut malitiosaintentione id facit. Et quanquam absque manifestis indicijs id indicare non debeamus, & netune quidem firma determinatione, quaquam etiam debeamus plurimű dolere ob culpam persequentis, ex intimis visceribus illum amando, tanquam personam à qua singulare beneficium accipimus, vbi tamen id aperte conspexerimus, maxime attetiesse debemus, ne nobis pereat donum aut margaritum adeo preciosum, sed considerantes rationes ob quas se debet quisque odio habere, quas statim dicturi sumus, succedat statim voluntas frequetissimos producens actus cupiendi & acceptadi huiusmodi vilipensionem ac persecutionem que nobis fit: que peragé-christus tesditabimur sancto odio quod ex- exemplo quirimus. Omnia hæc prædicta ver- ad nofri bo & exemplo nos docuit Christus ipsorum præceptor noster supremus, cuius a- odium nos nima sanctissima quanquam nullum excitauit.

D 3 ha

#### 73 CAPYT SECVNDYM

habuerit vnquam vulnus peccati, & ita non opertuerit vt preciosum ei' corpus asperitate odij tractaretur, voluittamenad nostrum exemple, quibus fauebat, vilipendere quicquiderat delectabile, & confentire vt persecutione pateretur, ac praomnibus malè tractaretur, vt in facro Euagelio manifestu est. Id autéfecit vt nos aduerteremus quantum nobis faciendum effet, vt odium illud assequeremur, quod nobis adeò no cessarium est. Quum ergo maiestas illa tantum pati voluerit, vt suo exéplo nos ad illud induceret, iuxtaillud quod D. Petrus in priore sua epistola habet: Christus passus est pronoa bis, vobis relinquens exemplum vt fe quamini vestigia eius; amore Dei oculos aperiamus, ac videamus an aquí fit, cum Deus ac Dominus noster ob peccata nostra, & ad nostra dodria nam adeò malè tractatus fuerit, tanaas perpessus iniurias ac persecutiones, vt nos omni abiecto pudore ipsũ deseramus, nec solu actu no feramus in eins obsequium vllam pæna

Cap. 2.

## SECVNDAE PARTIS. TO

autiniuriam, sed nec voluntaté ferédi habeamus, neg; hoc meditemur aut defideremus: immo nec velim ve de ea re quispiam nobis loquatur. Prefectò quemadmodum ridicula effet, si quis theologiæ studiosus dicicuperet, aut haberitheologus, qui neceo studio occuparetur, nec vel scire cuperet, aliquod eius nactus principium: itaridiculum est, vt se quis Dei seruu existimet, aut in re'igiosasit congregatione, qua schola estad virtutum studiu deputata, qui fandum hocodium habere & obtinere non procurat, maxime cu præsentem semper habeattam eximium magistrum, qui nos illam doceat. Istudergo considerent, si qui forsan inscholis religionis fint negligentiores: sciantque sibi verè non competere religiofi nomen, nifi studeat, indoctrina tam sublimis doctoris, verbo & exemplo nobis tradita. Qiòd si certè aliud ad hoc studium nosno propelleret, qua vr ta sublimé præceptorem Dei omnipotentis flum ac dominum nostrum imita-

D 4 remurs

ei'

ur, lú,

ILC"

ire

.09

cro

nolud

nestas

exé.

ail-

epi-

1104

180

ocu-

qui

00

Ari-

tan-

tio-

ip-

era-

ena

2U8

#### CAPYT SECVNDYM

remur, eig: similes efficeremur, vel id folum fufficere deberet, vt, abfq; vila alia ratione, magno amore am. bularemusitinere, quo tá sublimis dominus graditur, cum certi simus illu nec in via errare posse, necterminum summæ gloriæ ipsi deesse, De ratione quidem huius rei affequendæ agemus post pauca. Vt auté id plenius affequi valeamus, nuncvnum notemus, quod prima faciele-Aum, parui momenti videbitur: attentius verò consideratum, magni pretij iudicabitur: nempe quodmaximum exercitinm, quod, vtad fan-Etum hoc odium pertingere valeamus, nobis maxime expedit, eft, vt continue & incessanter persequamur innumera minuta quædamnostra desideria: que, si aduertamus, singulis momentis videbimus occurrere. Modus autem ita persequendi else debet in morem eorum, qui potetem aduersarium ex insidijs adoriri fra defi- conantur. Nam & nos magna circuderia, er spectione providere debemus, num

Der

Persequedasunt nobis minutano. quomodo. fortassis aliquid desideremus quod

#### SECVNDAE PARTIS. vel Deinon sit, nec ducat ad Deum, stafq; timque vt senserimus aliquid conım. tingere quod nos extra Deum delemis stat, inclinanda nobis est subito vonus luntas, vtilli contradicat nec acceterptet. Vbi antem viderimus aliquid ffe, contingere nobis aduerfum aut difffeplicens, statim voluntatem inclineuté mus vehoc cupiar. Quod si quis fre-CYquenter hoc exercuerit, longe citius elefinctum, quod diximus odium obtiatnebit, simulque tantum sui dominigni um, quatum verbis exprimi nequit, madonecdominus dederit vt illudipansimassequamur. Rursum exhortor leaquò hoc maxima diligentia & lega-YC. tur, & in opus deducatur. Certo e-**U3**nim certius est hic clauem quandam 110contineri, aliaque multa quæ plurifinmum faciant ad perfectionem fumremam. Ob quam autem causam se de- ou on ob efbeat quisque odio habere, etsi suffi- causam se cere deberet quod dixit redemptor quisque aténoster, Qui non odit etiam anima sua, beat. iri non potest meus esse discipulus: 82, Qui Luc. 14. cűvult venire post me abneget semetip- Matth. 11. 1111 od lum: ad maiorem tamen elucidatioei uema

### CAPVI SECVNDVM

Prima cauffa.

nem, vtq; magis satis fiat parum intelligentibus, notadum nobis, quòd multis de causis summe nobis proscui est, & anobis requirit De' odiu nostri ipsorum. Primu, quod & pro secudo ac postremo deberet sufficereest, eò quòd quicquid mali innobis est, omnisq; boni ac virtutis defect' ex ea parte nobis prouenit, qua nosipsos nou odimus. Quod hincapertum est. Omne enim malum hoc aut boni defectus inde prouenit, quòd rem aliquam amamus aut desideramus contra, siue preter Dei precepta aut confilia. Sit autem secunda ratio cur nos odio habere debeam', Nam cum peccando fuerimus cotra Deum proditores, æquum est ytom. nem nobis possibilem exhibeamus satisfactionem. Porrò cum magna debeat fieri satisfactio, iuxta peccati nostri malitiam, nos autem paru prestare possimus, faltem obidnos. psos odio habere deberaus, vt modo dictum est, & cupere vt omnes nos odio habeant, quantum tamen fine peccato vel Dei offensa possit,

secunda

# SECVNDAE PARTIS. velsic Deo satisfaciamus, quandoquidem alio modo no fufficiunt viresnostræ. Quod fime interroges, qui proditionem peccator commiserit, respondeo maximam esse om- produor. nium proditionu: est enim mortem inferre domino suo, seu vitam ab eo auferre. Quod enim hoc agat Hel. 6. peccator testatur D. Paulus, quando astruit rursum tales crucifigere in semetipsis silium Dei per peccatum. Cuius intellectum si desideres, audi eudem D. Paulum dicentem . Viuit in Col.2. me Christus, nempe spirituali quadam vita, qua vinit, animas vinificado, & inillis opera vitæ operando, inxtaillud quod scriptuest: Omnia operanostra operatus es Domine. Hoc 15a 20. modo vinit Deus in quoliber iusto. Quum ergo itanon viuat Deus in peccatore, manifestum est quòd ipsum peccando interemerit. Quantú autem fit malum, quantaq; hæc proditio, quotve mala in se includat, ponderet qui de rebus recte iudicat. Tertia Sit quoque tertium, propter quod caus. nos odio habere debemº, idq; fubli-

UNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN

òd

fi-

liú

ore

ce-

node-

qua

cahoc

nit, lesi-

ore-

nda im',

otra

om-

mus

agna cca-

oaru 10si-

mo-

nnes

men

sút,

yel

### \$4 CAPVI SECVNDVM

mius est, nempe vt anima nostra euacuata nostri amore, quantum Deo gratum est, impleatur eo ipso Deo, cuius bonitas nequaquam patereur nos euacuatos nostri amore, nonrepleri fui amore. Dixi hancrationem maxime sublimem esse, que nos moueat ad nostri odium. Nihilenim, ve in sequentibus de Dei amore tractàtes dicemus; adeò ritè perfici potelt, quam vt oderimus omnia nostrasefualia defideria, vt ita regnetinnostra voluntate sublimis Dei voluntas, qui est ipse Deus. Et hac est summa sublimitas, quam hichabere possumus. Iraque ob Dei renerentiam obtestor, & ob infinitum illius desiderium, quo ex sua bonitate expetit nostri sublimationem, rursum ob naturale desiderium, quo vniuessi fammum bonum appetimus, ne fimus in hoc negligences, sed innumeros scrutemur cuniculos ac subriles modos, sancte nosipsos odio habendi, quo tantas ac perpetuas obtinea. mus diuitias. Quum autem nostria. nimitepor non permittat, vt nosip

# SECVNDAE PARTIS. somale aut dure tractemus, sicut deberemus, cupiamus faltem, & ma gno defiderio confentiamus, vt pronocemur, & ab alijs persecutionem sustineamus. Neque enim aliud est persecutio, quam officina aut malleus, quo collitur à nobis rubigo fine fcoria anime noftre, aut est fcappellus vel cauterium animæ infixu, quo ab ea aufertur proprij amoris Persecavenenum, quo exulcerati furnus, & tione pare abomnibono abstracti, vt ablata magnem huiusmodi exulceratione, operari est bond. possimus summum Dei opus, quod estamor ipsius. Summe igitur exultemus, dum ab alijs malê tractamur, iniurijsque aut calumnijs afficimur, &magno ad Deum, noltrumq; persecutorem amore exclamemus: Vndehoc mihi vt in terra habeam, qui ameita auferat animæ meæ vlcerationem aut infectionem, sirque mihi occasio, vt summis apud Deum opibus diter? A duertamus quòd fumme habeatur fœlicitatis incidisse in chirurgum, qui corporis nostri curet vulnera: idque tamen non fine a-D cer-

e-

eo

20,

ur

re-

em

10-

,Vt

ta-

eft,

sē-

110-

un.

ım-

-loc

am

eli-

etit

ob erfi

fi-

ile-

les

en.

ea-

12.

ip

06 -

## 26 CAPVY SECVNDYH

verbis punctionibus, que ipsius velut medullam animæ fummè crucient. Certum est autem longè sœlici9 esse incidisse in eius societatem, qui præter rationem male nos excipiat, idque quo indigemus auferat. Nam fi hac voluntate amplectimur, mortifero proprij nostri amoris veneno fani reddimur. O beatum eum qui id senserit ac desiderauerit, & continuo ac efficaci studio procurauerit. O beatiorem adhuc illum, qui, dum se in huiusce persecutionis conflictu positum viderit, amaros illius hau stus deuorauerit, quò hunc amorem affequi aut possideri valeat. O longè fœliciisimum eum, qui longo exercitio adeo directus eft, in magnitudinem fuanissimi huius odij, ve licet ob naturalem inclinationem, magnam secum adferat penam talispersecutio, ardes ramen desiderin crescendi in Dei amore, illudin tantam couertat dulcediné, quantam secum adferre solet id, quod magno desiderio longe antea concupiuimus. De modo autem seu ratione qua expo-

Ara

Beatus
qui persecutiones
hilari amimo sufinet.

## SECUNDAE PARTIS.

ve-

CI-

CI

1110

lat,

am

or-

110

iid

Iti-

rit.

ım ctu

all

em

ngè

er-

tu-

cet

28-

-19

el-

m

m

le-

)e

0-

13

fraparte exigitur, vt istud obtineamus, in sequentibus agetur capite fexto de humilitate, quæ huius primarium est fundamentum. Expedit tamen ve hoc quoque loco tradatur efficacior huius sancti odij assequendi ratio, eò quòd res sit adeò extra omnem vsum. Ad quod nobis Quomoda aduertendum erit, plurimum expe. Jantiums dire valde attentum este, quod tem- nostriipporequo inclinatur voluntas ad ex- sorum a petendum vel acceptandum perse- dium asse-cutionem, non conueniat ante o- amus. culos afferre ipfam perfecutionem, compellendo vt illam acceptet: admodum enim difficile efset voluntarie vel spontanee acceptare persecutionem, cum præsens aut adhuc recens est, nisi spiritussandivictione præuenti essemus, sed hocmodo agamus, cautela aut ratione sancta vte tes. Cotingit fine vlla ratione nobis inferri iniuria, comitate etia magna poena. Ecce iam nos positos in mortis discrimine. Na sefualitati eo temporis articulo nulla estreliqua vita, sed in totum subie-Cta

#### CAPVT SECVNDVM 38

Eta iacet: misera ratio non est domina, vt deberet, fed illi taquam sorori, licet aduer fanti, compatitur: damon qui nunquam dormit omnibus malitie sue machinis iaculatur, quò nos incendar, ve persecutionem magis præsentiamus . Fidelis tamenest Deus, inquit Paulus, qui non patietur vos tentari supraid quod potestis fine casu sustinere. Nunc expedit videre quid ex parte nostra facere possim', & debeamus in huiusmodi discrimine, cum summi Dei nostri auxilio. Nempe vt cum ita præsens est aut vicina iniuria, illius, quantum in nobis est, ad breue temporis spatium. obliuiscamur, & hoc téporis intertis non ad uallo oculos nostræ confiderationis erigamus ad cogitandas innumeras

dinitias, quæ in Dei amore continé-

ta autem iam adamantes ac concu-

piscentes tantas diuitias, conuerta-

Oculi mepræsentē tribulationem, fed tur, de quo in tertia parte latius agead immē mus, & hac confideratione voluntasas amoris tem inclinemus, ve tam sublimebodiumi dinum huius amoris adamare velit: iuitias conertendi funt.

1. Cor. 10.

mus nos, vt voluntatem inclinemis

ti

tai

Vt

De

pe

be

to

CU

ro

tui cli

hu

mi

que mu

que bat

per

vid

dut

eò i

tis,

per

me

ad

# SECVNDAE PARTIS. adpræsentem persecutionem, velutiobliuioni priustraditam, & reputantes illam adeò necessariam esse vtdictum est, ad obtinendas amoris Deidiuitias, illam toto conatu expetamus, cum rem quamcunque liberè possimus expetere, præsupposito dinino auxilio, vt antea sexto documento dictum est. Hac autem ratione indubie emollita voluntas & roborata præmio amoris Dei acfuturzglorie, promptissima erit, vt inclinetur & trahatur ad acceptanda huiusmodi persecutionem, quæ primumnos terrebat. Quòd si certe aliquoties, vt dictum est, id exercuerimus, adeò ad bonum affuescemus, vt quodantea supra naturam esse videbatur, iam etiam grata delectatione peragamus. Rur fum mihi dicendum videtur, vt notetur quod nuc in modum artis seu methodi traditum est, eò quòd nonnihil habeat difficultatis, cum ad intelligendum, tum ad operadum: multum autem habet momenti, tum ad totum hoc caput, tum ud caput de humilitate, de patientia,

ni-

0-

æ-

211

llò

12.

est

ur

ne

e

n',

ri-

XI-

elt

In

m

1-

118

28

é-

d

### 90 CAPVI SECVNDYM

10

De

C

ra

ta rie

fit

ue

Cu h

111

it

reple-

& de anime affectibus, tum etiam ad caput deproprio nostri amore, & rursum ad quamuis difficultatem. seu laborem interiorem & exteriorem, qui nobis occurrerit, deniquad vniuersam hanc rationem seu me thodum seruiendi Deo. Quo adter. tium, quomodo se compatiantur vera charitas & suiipsius odium: Res. pondeo, quod non modò se compatiuntur, imò nunquam pertingemu ad summam charitatis celsitudinem. nisi nosipsos oderimus. Statimenin vt quis seipsum odit, modo quodi-Etum est, & non antea, habet omnem quem erga se debet habere amorem, quique illi summè vtilis est & gloriolus, & quem vult Deus ve habeamus, hocest, quod rum habet Deiamorem, & virtutum, ac cælestisgloriæ, & omnium quæ ad illam condicunt. Hic autem amor non compatitur accessium vilius vitij, quacumuis ad illud fimus inclinati, & manofipfos abnegantes, no sque odientes, auferedo à nobisipsis malum quod de-Ederabamus, vero & fancto amore

ebaritas
er ipsius
edium se
emutuo
sompatiatm.

SECVNDAE PARTIS. mlemur. De hoc latius in sequentibus agemus capite nono, & capite, de suipsius amore. CAPVTIII.

nad

, &

em,

10-

ad

me-

ter-

ve-

Ref.

102-

mus

iem.

nim

o di-

nem

em,

glo.

bea-

e1 a-

glo-

idit-

oatinuis

ofip-

,all-

de-

ore

ple

Detribus qua necessaria sunt ad ant. mam adornandam.

D maiorem declarationé & ingressú in argumentú quod de vireutibus & alijs quibusdamad animæ ornatum dicendum est, notandu nobis erit, quod is ani- Quis andmāsuādicetur adornatā habere, qui mam suk conformes habuerit appetitus natu- adornata rales cum ratione diuinisq; legibus. Nonestautem aliud hæc conformitas, quam virtutum quædam congeries, dum quæque in anima suo loco sta, illam reddit decoram ac dirigit, prout tantæ eius dignitati conuenit, mitigando falsas malasq; concupiscentias, quæ illi ex peccato adhelerant, ac disponendo eam vt ferwar, & abique vlla contradictione gratű exhibeat obsequiű eius, qui illam creauit, voluntati. Operæpretiu itaque erit videre, quo modo quane ratio

na 30 liaf

poli

at i ipfo

riaj

opti

exp

Dell

ne o don

doil

vtiá

quen tedo

iplu

gniti

enin

tante

Ins n

habi

92

ratione vtemur ad has virtutes obtinendas, de quibusdam illarum non. nulla tractando, & de quibusdamalijs, quæ similiter ad eas affequendu necessaria sunt. Quatum ergo exsacro euagelio fanctifque doctoribus licet colligere, quantum ad ista pertinet, adtria poterim' reducere qua necessaria sunt, & in quibus continuè occupari debet is, qui adeò sublimem ornatum cupit obtinere. Priad anima mum, vt à potentiore postulet auxilium, quandoquidem vires humanz necessaria fragiles sunt adid quod adeò sublimeest, adhoc autem seruit oratio. Secundum, vt plurimis actibus, tanquam ipsa materia, fabricentur habitus isti virtutum. Tertium, vt veluti fræno retineantur, aut cauté ducatur affectus naturales, qui in fingulis inueniuntur hominibus, & à theo. logis ac philosophis dicuntur gaudium, tristitia, spes & timor. Age igitur, tria hæc sequentibus sex capitibus tractemus, séper memoriaretinentes documeta, qua prima parte radidimus, erut.n. passim hicviui.

Triand ornatum lunt.

SECVNDAE PARTIS. CAPVT IV.

obti

non-

m 2-

ndű

x fa-

ibus

per-

que

onti-

fub-

Pri-

uxi-

12112

ıbli-

atio.

tan-

ha-

elu-

uca-

ulis

00-

gau-

e 1-

pi-

re-

irte ui.

CA-

De oratione.

Toluit summus Deus noster supernaturali suo auxilio nos egere, quandoquidé bomadque nos creauit, supernaturalia sunt. Voluit etiam vt illudab eo postularemus, non quin magis cupi- cur Deus at illudnobis dare, quam nos ab orationi ipso accipere, sed ve maiori cui glo- nos velit riapossideamus illud, quod maiori incubere. optinemus conatu & labore illud expetendi. Alia quoq; id ficratione, nempe ve no sipsos non modo ratione orationis efficiamus quodamodomerentes id quod petimus, petedoillud vti debemus, verum etiam maquam importuni petitores, frequentius nofipsos præsentemus antedominu à quo petimus, & ita ante iplum præsetati perueniamus in cogutionem ipfius maiestatis. Quanto enim rem habemus præsentiorem, tantò magis in nobis imprimitur e-Insnotitia: & quantò magis notam habuerimus eins magnitudinem, fuper-

93

## CAPVT QVARTYM

Aipl

adue

celle

acim

fiftit.

ximi

tiuú fifit

cœ

den

lat,

qua.

orat

vna eo q

quo

elt, c

nost

peti

illu

illu

ade

eftp

vt v

Lui,

pernasque ipsius eminentias, tantò amplius exultemus in ipso : quantò autem magis in ipfo exultanerimus, eumq; cognouerimus, tantò magis eum amemus: porrò quantò magis cum amauerimus & cognouerimus, santò magis in animabus nostris resplendeat lux veritatis: deniq; quanto magis hæc lux cum fui amore in nobis illuxerit, tantò amplius quicquid Deus no est, aut in Deu tendes, nihilum in oculis nostris reputetur, tatoq; amplius malu oderimus, omnemque virtutem amplectamur, & ad Deum ipsum accedamus, Exquibus clare costat oratione varijs rationibus certu iter esse ad obtinendi quicquid nobisest necessarium,& venos ducat ad celsitudine amoris, ad quod nati simus. Itaque ipsamorationem, aut quam habemus oradi necessitate, existimare debemus pignus, quod Deus habere voluit, quo nosapud se retinerer. Cortò enim nouerat quantum boni ex sua prasentia nobis accederet, & quamcerta futura effer apud nos sui oblino,

Orationis
excellen-

## SECUNDAR PARTIS.

ntd

ntò

IUS, agis

agis

lus,

re-

lan-

e in

UIC=

des,

tur,

om.

, &

qui-

rati-

ndú

,&

ris,

110-

rádi

pi-

quo

nım

170

er-

110,

Aiplo non indigeremus. Nunc auté In quo esaduertendum est quod orationis ex- sistat oracellentia, vt sit plurimum meritoria tionis vis acimperatoria: no tantum in eo co- vi sit mofilit, vt quod petimus fit quippia eximiu, quatu vt sublime habeat motiuuaut scopum eius qui orat: quod fifit zquale motiuum ei' qui regui cœlestepetit, & eius qui pané ad edendum, seu corporis saluté postulat, dicetur æqualis meriti oratio: quanquam ex parte rei petitæ sit vna oratio sublimier altera, idque quod vnaoratione obtinetur, fublimi' fit eo quod in Altera. Motiuum autem quod nos ad oradum mouere debet, est, credere quòd Deus ac dominus noster vult, vtillud habeamus quod petimus: vult etiam vt illud petamus, quò mediante nostra oratione illudquodamodo promereamur,& illud obtinedo magis dispositissimus qua inteadeius obsequium. Beatus siquidem tione moest panis qué edit is, qui ad hoc edit meri debevi viuat, quò viuens semper occupe- amus ad tur crescendo in amore gloriæ Dei grandung Mi.Sic enim & petitio panis, & quie quid

ad

mù

eill

ma

pet

im

dil

cat

ac

p

pi

res

ma

tus

die

20

faa

cef

lu.

&1

mu

cog

iun

10,0

di e

les,

THE

quid reliquum est, tali motiuo con. iunctum est sublimis meritis. Talis præterea animi esse debemus, vess Deo gratum non esse putaremusnos illud obtinere, quod phirimum defideramus, protinus, quantum inno. bis est, illud nec desideraremus nec peteremus. Itaque famelicus quide, ve plurimum fame qua premitur, mouetur ad petendum panem, atno ita qui rectè Deum orat, cibum, gratiam, virtutes & gloriam petere debet, hocest, non potissimum quòd horn indigentia prematur, sed quod Deus ac Dominus noster summè cupiat vt hachabeamus, nostramduntaxat petitionem expectans, vtes nobistribuat, adeò vt amplius mouere me debeat ad desiderandumac petendum meum bonum Deivolis tas, cupientis vt ego illud habea, qui gaudium & gloria, quæ ex eo bono mihi spero prouentura. Modus itaqi orandi esse debet, vt habitum iam affecuta anima nostra optandiquic quid Deus cupit supra aliud quod. cunque, & innumeris actibus ea fic 2ctu

Methodus orandi Deum. SECUNDAB PARTIS.

con-

alis

Vt li

nos

lesi-

110-

nec

ide,

tur,

tno

gra-

de-

uòd

HOT

Cu-

iun-

t ea

no.

nac

lí

qua

000

29;

2111

ic.

do

94

adu petendi exercita, non potistimim ob bonum nostrum, sed quod eius tam eximia voluntas dignissimasit, que appetatur supra omne appetibile, quicquid ab eo petierimus immixtum ac intextum fit huiusmodihabitui, fingula quoq; verba præcationum nostrarum adiuncta fine actibus volendi aut defideradi quicquidexperimus, ob id quod Deus cupiat vtillud habeamus quò gratioresilli serui hoc pacto efficiamur, maiorem q; amorem habeamus. Beatus qui sicorauerit: nă intra paucos dies in virum euadet validum, forté acpotentem in domino. Ad vninerhautem nunc prædicta maximè necessarium est vt probe nota sint, melusque in opus deducta secundum & sextum documenta quæ præmisimus. Modo autem precandi iam precognito, visum est operepretium adiungere paradigma, quo, veluti digito,ostendatur quicquid diximus. Vidi enim nonnullos viros spirituales, qui suo quidé iudicio, dicto motuo precabantur, non tamen itae-

JNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN

### CAPVI QVARIVM

ud

or

00

ru

for

ve

m

ue

ip

ag

po

BU

ex

05

ab a

CUI

tarr

Lun

mo

dia

rea

cun

est

per

poi

estur,

rar, agnoscebant autem suum erre-Exemplo rem, hoc aut simili paradigmate. veilurat veili canfa. Optat quis virtutem aut que ora gratiam ad bonum aliquem finem, no perfe aduertit dominum dixisse vt petaétainten musab eo quod nobis necessarium tione fun- est. l'etit instanter, agnoscensetiam fuam abiectionem, perseuerat in que non. hoc petendi modo, sentit quoquein fua postulatione gustus dulcedinis, dininique amoris. Opinantur, vt dixi, nonnulli deuotihanc orationem à perfecto motiuo vel scopo proficifci, nectamen itaest, quanquam bona ac deuota fitoratio. Quòdh requiras quid illi ad perfectionem defit, respondeo, deesse illi vt examore petatur, etiam fi petitur cum amore. Dico ergo non sufficere, vt perfectum sit motiuum eius qui o. rat, vt amet, cæteraque habeat voluerfa, sed necessum est quoque viad rem postulandam ex Dei amoremoneatur, & non amore rei concipita, quanquam tamen & amor illius rei seruari possit, magna cum persectione & merito: modò acturesera-

SECUNDAE PARTIS. w.vtpropterea ametur, quia Deus volt vt illam amemus, quòd iam aliudest, & propemodum egreditur orandi limites. Hoc itaque multi considerantes in cognitionem venerunt, quod occultatus fuerat fuiipforum amor, sub vmbra amoris Dei, verumque fuisse quod licet Deum amarent, non tamen isto amore mouebantur, actu dum orarent, sed suiipforum amore, licet non malo, quo agebantur ad postulandum id quòd postulabant, ob id quòd bonum esset . Istud facilius capietur exeo, quod palfim contingit inter eos qui inuicem se amant, quòd vnus abaltero quidpiam postulat, idque cum amore quo illum amat, non Deus oraumen ex amore quem habet ad il- dus est no lum à quo petit, sed ex suiipsius a\_ tantum cu

cum amore quo illum amat, non Deus oraumen ex amore quem habet ad il- dus est no
lum à quo petit, sed ex suiipsius a- tantum cu
more & commodo. Suprà ergo amore,
dictum est nos non eo modo debereà Deo petere, sed petendum esse ex amore,
cum ipsius, & ex ipsius amore, hoc
est, vt actu in nobis desiderium
percipiamus obtinendi id quod
postulamus, quò Deus ex eo gra-

L 2 tun

00

te,

11

n,

ta-

um

am

ein

DIS,

di-

iem

ofi-

iam.

adfi

1em

x 2-

um

, Vt

10-

ni.

2d

110-

tæ,

ius

rfe-

12-

HIS

## 98 CAPVI QVARTYM.

m

in

VI

na

Ye

21

d

p

el

la

bo

in

eu

tit

fe

8

v1

P

PI

qu

ex

6

tum in nobis suscipiat obsequium, Magna sanè est & necessaria, attentio, quò horum amorum discrimen agnoscatur. Est enim res cumprimis necessaria ve hoc sciatur, multique opinati sunt se in his recte incedere, propiùs autem & maiori claritate rem perspicientes, inuenerunt tanti veri amoris Dei fuifie imaginationem, & se ab eo longe abesse. Ille itaque credat se in co rectè procedere, qui tanquam duci viz continuè innixus fuerit actuali cuidam desiderio, obtinendi per orationem has aut illas virtutes, quò Deus gaudeat videre illum his ornatum, & ipsein illius amore summe crescat. Qui ergo tam clarè perspexerit se hac ratione moueri, qua clare se perspicere potest in dato pri' exéplo insecudo documéto, de eo qui pro amico destderat & querit cibum aut medicina, quam pro se ipso eget, oblitus suipfius aut sux proprix necessitatis. Cui istud contigerit, & petierit ignosci fibi peccata, ac de illis dolueri, huc magis mouebit dolor, quod videat

ouis ex amore pe-

## SECUNDAE PARTIS.

m,

n-

en

is

ue

re,

ate

ntū

tio-

ei-

de-

nuè

efi-

has

leat

ein

er-

aticere

ũdo

lesi-

ına,

iip-

Cui

osci

húc

eat IN

inanima sua esse quod domini Deu offendat, & desiderium videndi illa mundam, quo iste Dominus gratum incainneniat obsequium quam displicentia quæ inde oriri folet, quod videamus nos incompositos, & alienatos à spirituali consolatione, qua velhabere solemus vel desideram", aut ob quemuis timorem. Potelt ité dari exemplu in rebus omnibus quas petimus, in quibus satis importuni esse solemus: veluti dum cupit quis laborem aut dolorem enadere, seu bonualiquod obtinere, debet enim in corde nostro sentiri desiderium euadendi illam angustiam: non potissimum ob pænam quæ in illa sentitur, sed ne sit nobis impedimetum seruiendi Deo, habendo promptam & non fictam voluntatem, quod fi vllomodo ille quouis tempore cuperet, nostra angustia sibi obsequit præstari, quod fiat voluntas ipsius, & quod hac volutatis eius adimpletio exnostra angustia, sit nobis exultatio, gaudentibus quòd gratum à nobissuscipiat ille obsequium. Pari

id declas. ratur.

#### CAPVI QUARTYM 100

quoque modo de bono quod cupis, aut impetrare postulas, népe vtillud fiat, no ob tui consolationem, sedvit in anima tua percipias stimulu que. dam incitantem, vthoc desideres, eb quod bonum illud habes, magis animatus fis, quò anima fummo & eximio amore Deo fit magis vnita.

eft

10

ווח

lik

li

el

u

C

2

n

n

m

de de

ga

ta do

pe fla

pi

C

91

Propter deustionis onem ab citio nen ceffandu.

Magni ac frequentes actus adhoc funt necessarij eorum qui secundo ac fexto documentis descriptifunt. Et initio quidem videbitur, qual non modò deuotione non crescimus, sed & eius quam prins haben. immine vi- musiacturam facimus, in quo magnam sentiet tristitiam anima fragiboc exer. lis ac recens, in hac tam fublimioperatione, viriliter tamen hocexercitium prosequi debet, cum sit eximium. Nec admiretur se sentiredeuotionis imminutionem; nam &in his principijs, quibus percipit huiusmodi tepiditatem, longè amplius merebitur quam prioribus, du sibi majorem gustare videretursuauitatem. Siquidem hæc suauitas oriri solet ex sui amore, quanquam

SECVNDAE PARTIS.

13,

ud

Vt

ê-

eò

ni-

XI-

100

ido

nt.

Year

Ci-

52.

ag-

agi-

10-

er-

YI-

de-

III

nu-

m-

dű

112-

TI-

m

701

non malo : qui tamen relinquendus eff, ve toti simus dediti Dei amori, qui sublimior est. Quum enim illa oriretur ex nostri amore, qui magnus erat, magna erat & fuauitas: relicoauteillo amore & assupto solius Dei amore, qui initio modicus est, sentitur modica suauitas aut deuotio:crescête auté hoc amore, crescet & suanitasseu deuotio. Quadrare adhoc videtur paradigma, leu id co nonunquam experimur, népe, quod dum ligna duo simul ardent, quoru alterum ficcius est acincésum, alterum verò non ita, magna tamen vni? inflammatio efficit vt alterum viride,necita accensum, plurimum ardere videatur, si autem illa seiungas, videbitur illud quod non ita accensium est, flamma & ardore carere : quòd si quis velit penitus non extingui, opus erit vt flatuseu ventilatione iunetur, aut priori iam inceso adiungatur, cuius coniunctione prius ardebat . Pari quoque modo cum amor, quem erga Deum habemus, non sit admo-E

JNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN

tan

eff

vel

qu

VII

ya

CUI

m

ra

fil

di

id

de

no

me

fyi

fer

dis

ter

ra

CIT

m

an

du

da

ni

mus,

modum ardens, adiunctustamen amori quoad nofipsos flagramus, ardere videtur, quodque ex ipfo m na operemur: separato verò nostri amore, apparet debilitas amoris que ad Deum habemus. Vix enim quicquam Incere perpenditur, sed potius frigidi facti videmur. Itaque fortifi. cari hunc oportet multis validis a-Aibus, cique succurrendum est, earum rerum confideratione, que nobis iuxta nostri amorem dulces esse folent, nempe confideratione magni illius boni gloria, & confolationis, quæ nobis prouentura, speramus. Rurfum quod sicingentia mala euademus, que naturaliter horremus,& edimus. Et huiufmodi nostri amoris flatibus credendum est, modicamil-Iam flammam & accentionem amorisad Deum vires & incrementum panlatim accepturam, iuxta maioré conarum quo ad illum accedimus, adiuti nostri ipsorum amore, vt di-

Aum est. Expedit tamen vt plurimű

annitamur, quò in omnibus prædi-

étis magnos & validos actus habea-

Amor
Dei multis validis
actibus
fortificados.

# SECVNDAE PARTIS. 103 mus, vt in nobis folius Dei amorem um vehementem producant, quant esse solet is quem prius habebamus, veluti compositum ex nostri amore qui magnus erat, vehemes ac dulcis, vnà cum amore ad Deum qui erat valde exiguus. Hoc auté nobis procurandum est, donec tantam sentiamus suauitatem, dum à nostris liberariprocuramus angustijs, eo tatum fine quò melius Deo seruiamus, vt didum est, qua fentire folemus dum idem peteremus nunc inducti, vt videlicer liberaremur à molestia quæ nosfatigabat. Qui ergo ita egerit, meritò opinari poterit se verum ac syncerum habere Dei amorem, que semper postulare debemus. Grandiseft hac alteratio ac mutatio dexteræ excelfi, beatus qui illam in terragustauerit, iam enim habitare incipiet inter palena, quæ contingunt quidnoinæterna gloria. Operæpretium est bis in oramtem ad id quod prædictum est, vt tione madum oramus, admodum in hoc atte- xime atdamus, donectali orandi modo om- ten denditi nino assueti & habituati simue, quò est. LEU

24

ar-

tri

luc

IC-

IUS.

ifi.

3-

ea-

no-

gni

115,

IIS.

ua-

,&

ris il-

10-

m

re

15,

i-

nú

152

## 1604 CAPVT QVARTVM

in fingulis nostris postulationibus disquiramus, verum ad petendum & desiderandu id quod petimus, moneat nos Dei amor, an verò eius rei qua expetimus dilectio, sine affectio que nos occupat. Neque vllo modo pro. grediamur ex vna postulatione, do. nec volutaté inclinauerim' vtillul acceptet ea ratione, quia De' vultve illud petamus, & in noc ipsi seruieur. Quòd fi in hoc fumus negligen. tes, nulla spes relinquitur nostrincrementi in bono habitu orandi. Exempli gratia, hoc modo petimus: Pater noster qui es in cœlis, sanctifice. tur nomentuum. Petitur hacprima petitione, vt Dei nomen in nobishabeatur in estimatione & amore, absque vlla terrenæ rei mixtura, quæ cum eo ametur. Adeò fublimisest hæc petitio, vt qui illam sibi obineat, in terra beatus fit. Siquis ergo id intelligit, & feamat, tantum bonum indubie fibi volet, magnaq; affectione expetet, & bona erit postulatio. Nos tamen hac re contenti esse non debemus, sed viterius procedentes

Vt

mi

no

no

V

\*

N

fil

pe

te

A

la

ti

#### SECVNDAE PARTIS. bus inclinemus & inducamus voluntate inalind perfectius motinu, nempe 182 vt illud desideret, eò quòd dignissiuemus est Deus, qui solus in cordibus quá nostrisæstimetur & ametur, absque guz vllacomixtione amoris nostri, aut -ord vllius alterius rei terrenæ, & quia dollud nosadid creauit illa maiestas. Neg; vllomodo transeamus ad aliam peltyt titionem, nist obtento hoe motino. rui-Meminerimus etia quod dixerit Dei genfilius in sacro euangelio: Oportet se-1111-. E. per or are. CAPVIV. nus: fice Dequibusdam virtutibus in communi, que oftenduntur aliunde non habe-1ma shariquam à preciosissimis fodinis, seu absvenis passionis Christi. quæ Lurima de virtutum excellenele tijs & diuersitatib' scripta sút inein varijs libris, sed beat'est, qui o id illas legerit in libro vita, qui est les" Christo, fons sapiétiæ in coelo & in Matth. 18. um terra. Discite à me, inquit illa maie- christo, no Virtutes & tio t10.

stas, taqua ex optimo libro, sintq; il- aliunde la pauca, tu ne ea oblinioni tradatis, discende. tum quod eiusmodi fint, vt vbi ea di-

100

ites

Libra

## CAPYT SECVEDYM

diceritis, vera sapientia pleni eritis, Itaque discite à me, quod mitis sim, & humilis corde. O beatam doctrinam. O longiffimam breuitatem humilitatis & patientiæ, quas discere non oportet in fonte sapientiæ Dei. Ne quis ergo ditari speret virtutibus, pifi illas à filio Dei homine facto addi. scar, & maxime ab eius passionesa. cratissima. Nam hæc veluti aurifodina mudo data est à clementissimo wirtutum patre, vt plenis manibus inde collispeculum. gere valeamus, semperque videre,& andire eminentiam cuiusuis virutis. Magna est illius præsumptio, qui alibi putat colligere virtutes, fegre gatus à tam abundate fodina, inhoc à Deo data: beatus autem erit quifquis meditatione continua ad intima huins foding ingreffus fueritibi enim venas adeò dininas inueniet, ve ipfum ad opes angelicas exaltent. In eo fiquidem omnes thefauridiuinitatis sunt reconditi. Nunc itaque videtur operæprecium aliquid subiungere, de modo quo duas hasvirtutes addiscamus, ab humilitatein-CAQ-

X

d

chriff i passio

SECUNDAE PARTIS. moantes, tanquam à fun damento mnis boni.

## CAPVI VI.

itis.

1,00 am.

ili\_

non

. Ne

Is,niaddi.

ne sa-

rifofimo

olli

re,&

irm-

o, qui

egrehoc

quif-

inti-

tubi

niet,

ent. iui-

que

lib-

111-

111-

AQ-

De humilitate, cur illam Deus ades & nobis requirat, & deratione ip fame conquirendi.

Wmilitas in tantam scandit sublimitatem, rursumque in tantam se demittit profundiratem, vt à sanctis doctoribus longasint scala confecta plurimorum graduum, quibus ad eam perueniatur. Nec speret quisquam ad tam sublime humilitatis coelum absq; fcalisconscendere. Quum autem, vt diximodò, de his scalis abundè prouifum sit, decreui his omissis, viterius procedere. Meo indicio si quis hos Veri hugradus conscendisset, hic intalem milis and miomnium que rerum cognitionem statim perueniret, qua clarissimè videret, quòd ex se quicquam non haberet, preterquam nihil: quodque omne quod aliquid est, ipse Deus est: & quòd cum ita fit, meritò exigit il-

## CAPVT SEXTYM

le, vt ne furtum aut simile malfies. mittatur, omnis cogitatio, omneig; hominis vires intendantur, vt omnibus modis ille magnificetur, cuius est omne id quod aliquid est. Optat præterea humilis, cum non aliud exigat humilitas quam quod fuuelt, vt vniuerfus mundus ipfum tractet, acæstimet, pro eo quod est, hoces, tanquam nihil, ne videlicet hominu corda vel bremissimo spacio occupetur, estimando alicuius esfe preti, id quod re vera nihil est, aut vas est iniquitatu, quod peius est quanihil, & tale est quiuis peccator. In hocergo, vt id quod nunc diximus, multis bonæ confiderationis actibus in corde firmum fit, confistit clauis humilitatis, cupiendo etia vt qui nos malis afficiunt ac despiciunt, & quichque id vident, existiment nos, noex humilitate ca sufferre, sed quòdenitare illa nequeamus, quod præoculis semper haberi debet. Neque enim pro magno æstimari debet velle malis affici cum despectu, siopimamur eos qui illud vident, existi-

Inquo confiftat clauis bumilitatis. tes

di

tu

tu

no di

16

9

æ!

bi

111

00

ad

61

VI

cæ

m

20

111

te

## SECVNDAE PARTIS. 109

co.

.19;

m-

IIUS

TBIC

i e-

eft.

tet,

eft,

ınu

cu-

etij,

elt

hil,

er-

Itis

01-

mi-

na-

cu-

CZ

111-

III-

e-

el-

01ti-

10世

mare nosid ex humilitate sustinere, non offensos, nec iniuriam sentien- S. Bonand tes. Et hocest, quod D. Bonauentura Viles badicit, cum in stimulo amoris horta beri velle tur, vt qui nititur Deo placere, cone- debemus, turabalijs vilis & abiectus haberi, non hunon humilis fiue modesti animi. Id miles. dico, vt taliter ab alijs cupiamus viles haberi, & vt abiecti tractari, quodetià optemus eos opinari esse omnino contra nostram voluntate, quòdfictractemur, nosque admodu ægrè ferre, & multum indignari quòd taliter æstimemur, & ita nobiscum agatur, cum in rei veritate indegloriemur, ob fanctum nostri odium, quod in nobis est. Est tamen aduertendum, quòd si quis tam sublimisesset virtutis, vt nullam sibi vim inferens posset optare, vt ipfum cateri vilem & non humilem aftimarent, iuxta id quod modò declaratum est, talis ad proximorum adificationem cupere posset, vt opinarentur, quòd huiusmodi iniurias cum gaudio, & non renitente voluntate sustineret , fed Dei

## ME CAPVI SEXIVE

de

tus & 1

mi ftii

jur

qu

16

oi fe

ta:

VI

lis

di

**Ite** 

ipl

no

Co

tat

ad

nei

Vŧ

Na

&

dig

illam

Dei & humilitatis amore: effetq; ea humilitas heroica; & hanc humilitatem iubet Dei filius, vt ab eo difcamus, cum ait: Discite ame quia mitis sum & humilis corde . Quanquam & alia fublimia mysteria lateantinredemptoris nostri humilitate, qua hie non referuntur, tum quod ineffa bilia fint, tum quod in admiratione magis fint relicta quam ad imitatio. nem. Fuit enim humilitas adeò coniuncta patientiæ, vt in quibusdarebus illam non possimus exprimere feu imitari, fine noua admiratione, ficut admirandum fuit eius gandiu, quod in passione sua simul cum summo dolore habuit. Sed cum à redemptore nostro hæc nobis addiscenda fit humilitas, operæprecium núcmihi visum est, eius humilitatem oboculos ponere, quemadmodum rudes in arte quapiam ad disceda, autpingendi adhuc imperiti, coramoculis habere solent exemplar, quod discedo imitari cupiunt. Hæc autem filij Dei humilitas inexplicabilis quide est, sed tamen iuxta nostră ruditate

Matth.II.

#### SECVNDAE PARTIS.

; ea

ili-

ca-

itis

8

re-

guæ

ffa.

onê

tio-

on-

re-

ere

ne,

liú,

Im-

m-

102

ni=

0-

es

n-

is

cé-

lij

dē

té

H

illam cognoscere tentabimus, confiderantes quod cum esset Deus infini- Perfette 1115,& homoperfectissimus, voluit, christi & magno cum gaudio elegit, pro re humilio minima, imo nulla propemodum æ- tas. stimari, & protali tractari, varijs iniurijs, cotumelijs, ac vituperijs, à die quo natus est, donec mortem quoq; ignominiofissimam sustinuit, & hæc omniano quod ei necessaria essent, sedvenos, quibus tanta erat necessitas, disceremus modum humiliandi nosipsos qui in prædictis consistit. Vnde videre est, quam reprehensibi- Quo Chrilisseis, qui hanc humilitatem non sti bumidiscit & arripit, quam tantus magi- litate non ster exhibuit, & exercuit in se-imitari, ipso, licet non pro seipso, sed vt reprehennos illam ab ipso disceremus. dedus est. Cognita itaque nostri regis humilitate, debet quisque in corde suo alia adillius imitationem vel similitudinem fabricare, non quod inbeatur, vt ad eius æqualitatem tendamus. Nam & fi omnes creaturæ cuperent, & gauderent vilissimæ haberi, ac indignissimè tractari, ex minima sui repn-

TIME

#### CAPVT SEXTYM TY2

int

ho

tát

do

VO

co

ni

TI

h

6

Г

n

pt

di

til

qu

CU

Q

de

di

Ci

q

20

Mumilitas omnin bominum cum bumilitate Christi si conferacit.

reputatione, habita ex vera sue ab. iectionis cognitione, omnisque huiusmodi omnium humilitas in voo homine cumularetur, nulla effet hæchumilitas, collata cum redem. ptoris nostri humilitate. Sunt enim tur, nulla varijs modis differentiæ innumera. inter maiestaté illam & omnes nos, quarum quælibet infinitu ponit difcrimen inter humilitatem illiusexcellentia, & omnium fanctoru humilitatem, etiam in eodem accumilatam. Dixi ergo quòd nostram hu militaté fabricare debeamus, ad f. militudinem humilitatis nottri redemptorissed quod nostra vilitas& abiectio illi magno gaudio est, rursu dico, magno gaudio, nam hic cardo rei cofistit, quod quilibet cupere ac defiderare debet, in oculis omnium pronihilo reputari, & vt talisma-Ctari:aliudenim gex nobiseft, non promeremur, nec quicquam fumus: quum etiam Dei filius ac Dominus noster nihil comeritus, consentent ac cupiuerit talis æstimari, cubonu esser infinitum, & vetalistractari,

Christus mihili fieri voluit. quanto magis Christia-例4.

SECUNDAE PARTIS.

ab.

hu-

onv

Met

em-

nim

era,

201

dif-

sex-

hu-

mii-

hil-

di.

re-

25 &

ursú

ardo

e ac

ium

tra-

non

nus:

inus

ferit

uno

tari, 24

adnostrum exemplum, vt diximus. Posset auté quis admirari, quod De? innobis exigat, tantam nostrivilipesionem & humilitatem, & quæ ipfi micoflaret, dum nos ea suo exeplo docuit. Aduertemus ergo, quòd ita voluit, tò quò did nobis in veritate coneniat, & quia ex nobis nihil boni habemus, nec promeremur, etiā fi Cur Dens multabona ex magnifica Dei manu voluerit habeamus, cui soli acceptu ferre de- nos abiebemus, & illū, no no fip fos, inde glorificare. Neg; solu id nobis couenit, selle sume necessarium est, tanta enimhumilitas, cu voluntarie assumpranostri abiectione, perfecta medicina est humanæ infirmitatis mortiferæ, quæ ex superbia prouenit: neque quifqua perfecte vnquam ab illa curabitur absq; perfecta humilitate. Quantu autem de perfecta cura de- Nullus als fuerit, tantu de animæ emudatione imperfedeerit:rursu quantu de animæ emu- &ionibus datione defuerit, tantum de benefi- liber sine cijs & gratia Dei nobis deerit, tanto- bumilitaque minus sui erimus. Quòd si quis te. roget, quo modo possit quis gau-

dere

#### CAPVT SEXTYM 114

pan,

fum

10 q1

mori

terno

mus,

pere

cú c

pro

que

tol tiof

2001

ei,9 vol

cer Ain

qua

for

one

qui

me 10

I

Quemodo gandere pollumus вит сотuitijs afficimur.

dere, quòd vituperijs agitetur, cum adeo difficile sit id velle, poteritrefponderi, quòd id fieri possit, exmagna confideratione iam dicta humilitatis filij Dei, & ex vtilitate que inde nobis prouenit, & maxime quia ita habiles reddimur, vt Dens in nobis habeat gaudium, & gratum seruitium. Nemo autem qui discretus est, repellere debet id, per quod adimpletur altissimi voluntas, vna cum gloria propria, & inæstimabili vtilitate, ac perpetua pro feipfo, ex breuissimi téporis labore. Attamen, vt ratione respondeamus prædictæ questioni, notabimus, quòdad fabricandam prædictam humilitatem neparandam cessarium estillud, quod sexto docubumilita- mento diximus, nempe vtinclinem' tem, quid frequenter voluntatem: rursumdiop' fatto. co vt frequenter imo indies valde frequenter, cupiat, & cum gandio desideret abiectionem ac vilipefionem adeò pretiosam. O quamerito debet humiliari, fiue humilis esse ac despici, qui toties inuéus est proditor aduersus dominum ater-

Adi com-

# SECVNDAE PARTIS. nm, per peccatum tradendo anima sandiabolo, auferendo illam ab o qui sua sola bonitate pro ipso morivoluit, hocest, ab ipso Deo 2terno. Sanè si hoc seriò aduerteremus, magno dolore honorem fusciperemus, si quado nobis offerretur, cú clarissimè videamus hinc nobis prouenire quod demeremur, & quodfortasse nobis erit impedimeto summorum bonorum, que ex pretiosavilipensione, & regi coelorum accreuerunt, & indubie accrescent ei, qui in dicto itinere comes ei esse voluerit. Posset quis nihilominus in Quomedo certis casibus velle honorari, aut 2- potest fimari, non obstantibus omnibus velle bequa de humilitate dicta sunt:nempe zorari. loculum, aut respectum & intentionem habeat ad aliquod Dei obsequiu,quod credit, aut videt ex huiuf modi honore prouenire. Sed eo etia incasu expetere deberet cam timo-1e, & nonnullo dolore quod honorari oporteret, magnaque cautela. CA

um

re-

na-

ml-

luz

me

ens

um

cre-

noq

vnà

bili

, ex

len,

ictæ

bri-

ne-

CU-

em³

dia

ldè

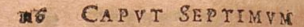
an-

pe-

neilis

est er-

am



### CAPVT VII.

all V

rill

foli

glor glor

mer

mus

bere

gau

qua

mo

qua

nim

red

der

YUI

rem mus

nun

mar

diui

noft

quò

exu

nist

noft

lung

De inani gloria aduersante humilita. ti, in quo continetur egregia confi deratio, que vniuersam vanitatem

subuertat.

Bi de humilitate actum est,o. peræpretium videtur, aliquid dicere de malo quoda fruice, seu herba, late in mundo disseminata, quæ vniuersas diruit virtutes, potissimű auté obsistit humilitatis incremeto, nempe inani gloria, matre vniuerforum maloru, quæ omm sio suiglo- bonum inficit. Modica aut nullaina nis gloria sese illi offerret, qui seip. meminane su abnegasset, autodio haberet, modo quo habetur in sacto euagelio,& in superioribus declaratu est. Neg enim aliud est inanis gloria, nisicoplacentia aut gaudiu, quod suscipit quispiam vnde non debet, aut modo quo non debet. Recte potest quis

gaudere de bonis, quæ ex gratia Dei

obtinet, quaten' inde videt, aut lpe-

rat aliquod Dei obsequium, aut ani-

mæ vtilitatem (est enim idem vtru-

Abnega-Fiam omenellis.

Inanis gloria quid.

> que, modò rectè intelligatur)alioqui

SECVNDAE PARTIS. ellivanum est gaudium, & yana glorimobis .n. gloria assumimus, quæ foil Deo debetur : aut in nobifipsis gloriamur, cu deberem' in Domino gloriari. Hanc itaq; gloria non affumeret, qui se odio haberet, vt ia diximus. Quisquis ergo sit, suspectú habere debet, ne vanu & no spirituale gaudiusit, quod habet de beneficijs qua a Deo accepit, dum non eodera modo gaudet confiderans beneficia qua alijacceperunt. Quanquam enim virtutem nobis primum eligeredebeamus quam alijs, & item gaudere, quod cum decretum non effet venos simulcum illis ipsam obtineremus, contigit vt nos eam haberemus, attamen dum & nos, & illi, bonum obtinemus de magnifica Dei Gaudinno manu, de vtroque æqualiter gaudet nostrum diuina maiestas, nec debet aliud esse quale nostrumgaudium, nisi in Deo, & ed beat effe. quòdipfius volutas adimpleatur. Ita exultabar spiritus beate Marie Virginism Deo saiut ari suo. De ac domin' noster in nostra voluit situm esse voluntate, vi de omni bono quod quisque

UNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN

ta

1/2

ein .

t,o-

uid

uti-

emi-

ites,

atis

ma-

1104

ina-

eip-

no-

,&

leq;

co-

pit

do

1118

)ei

pe-

ni-

Ű-

0=

### M8 CAPYT SEPTIMUM

cere

fulp

quæ

(

qua

dix vt i

fec

ne

bus

illa

que

het

illu

cili

con

ac f

nerr

non

eft.

pos

[cri

dera

adue

quò

que haberer, tantum gaudere posses, quantum cognosceret huiusmodi bonum & à Deo esse, & in Deiobse. quium resultare: cum autemhanci Deo datam ordinatione egreditur, protinus inanis gloria fiue gandium vanum efficitur, hoc eft, quod limites egreditur à Deo prefitutos, nempe quos deberet habere illud gaudium, quo de beneficijsab eo acceptis gauderemus, & hæedicitur vana & inanis gloria. Longèta men peior est inanis gloria quaha bet quis de bono quod non possiden & longè pessima, si gaudet de malo qued perpetrauit. Aded aftutaeltinanis gloria, quod frequenter opinabitur qui adhuc virtute debilis est, se de bono quod habet in Deo gaudere, & tamen admixtum erit plurimu inanis gloriæ. Idcircodonec quis perspectas habeat in le vitrutes, semper fugere debet omnego nus gaudij, aut complacentia, dure cogitatbeneficia, qua à Deorecepit, aut bona que habet, vel que de le aus dit: quin potius se deberet assuefa-

gloria graviores or diversi gradus.

## SECVNDAE PARTIS.

ene vt his temporum articulis meumassumeret, quo, dolore quodam Mpectam haberet inanem gloriam, que occulte admodum in his oriri folet.

Ter,

odi

le-

icà

tur,

gan-

elt,

ore-

ere

isab lici-

èt2-

i ha-

det:

nalo

efti-

opi-

oilis

Deo

erit

do

VIC

ge-

116

pit,

alla

efa-

ere,

Omissa ergo nunc inani gloria, quampeiorem aut longè pessimam diximus, taquam malo crassiori, qua ve in viris spiritualibus inueniretur: sed tantum in perditis hominibus, nequaquam veri boni cupidis, quibus hac non scribimus, ad priorem illaminanem gloriam reuertamur, que exeo bono oritur, quod quis haberant facit, vel de se audit. Itaque illud, quod tantum malum possit faciliùs à nobis auertere, existimo esse confiderationem ingentis vanitatis nfalsitatis, quam est in ea inuenire: Indnene: nemo est enim virtuti deditus qui gloriane non oderit quod vanum & falsum quidfuest.Etaduerte quòd toties vel tandiu gare poposset quis considerare quod infra scribitur, vt ex magno vsu id confiderandi, tantum conciperet odium iduersus hoc malum inanis gloria, quòd deincepsilla vix vnquam ipia.

## CAPVT OCTAVVM

Del

ma1

nor obl

fical

me

110

lúe

gra

eo

ma

nol

gisi

ital

pia

præ Deo

001

beri

лım

pret

mar

omr

non

lauc

laus

mei

Exemplu ad fugandam vanā gioriam. 2 61

se offerrer. Est autem hæc considera. tio. Turpe admodum effet si aulicus quispiam aut nobilis magni æstimaret, aut apud se gloriaretur, quòdic paruo periculo obieciffet, ob amorem & obsequium regis, qui rexantea ratione illius, aut magno eius a more, magnis periculis ac vulnerbus sese exposuisset. Quod sidem nobilis non modò illud paruum quod egerat pro rege, cui tanta debebat, magni æstimaret, sed apud alios quoque de hoc se iactarer, esset tanto rifu digna leuitas, venonmereretur de ea verbum fieri. Longè tamen magis aborninanda vanitas effet, firexipfe omnem illum laborem, & pericula pertuliffet, abique vllo huius nobilis auxilio, iple vero nobilis paruu illud paffus effet, ma gno regis fauore & auxilio, magnis etia promissis ante passin laborem beneficijs, & post perpessimilum paren labore adeptis. In abominanda auté hanc vanitaté & incomparabiliter peioré incidit, qui inané le-Ctatur gloriam. Siquidem excellus Deus

### SECVNDAE PARTIS.

a.

15

1-

C

0-

n-

11-

em

m

de-

Tet

10-

gè

tas

0-

IIC.

rò

12-

115

m

m

211-

ra-

le-

cus

I2T

Deus noster, rex incomprehensibilis miestatis, infinitæ potentiæ, ac honoris, sola sua bonitate, absque vlla christi obligatione, ingentem nostra neces- Domini statem conspiciens, ad nostrum re- & Dei in medium fele asperrimæ, & ignomi. nos boniniosemorti exposuit: ad quod no so- tas infinilúcino fuimus auxilio, sed nec illi ta. gratias habuimus: imò omnes qui cũ eoerantipsum deseruerunt, nosque magis ipsum deserimus desectu nostra virtutis, cum tamen núc magisnotasit eius diuinitas. Q úergo italit, agnoscamus qua vanu lie quépiágloriari de obsequio quod Deo præstat, omittes eo tempore in solo Nos esti-Deogloriari: 82 quantum vanius fit, mari, non obidvelle apud aliosin pretio ha-notrum beri, cum eo tempore, quo corillo- iglu, ied, nm occupatur, du nos alicuius effe aliorum pretijiudicant, definit occupari esti- etiam damando, & laudando Deum, à quo est num est. omne bonum. Absit anté ve cor quod non occupatur, magni reputando ac laudando Deum fummum, cui omlaus débetur, occupetur habendo meinpretio, cui nihil tale debetur.

JNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN

## 122 CAPVT SEPTIMVM

20

eft

no

pr

re.

de

eff

110

0

Q

na

pta

mi

be.

pis

QI

ria

der

om

in

De

Debet autem haberi crimini consentiens, qui putat alios occupare corda fua in ipso laudando & astimando, cum adeo vilis fit, ceffando interim à magnificando Deo de omnibus bonis ac beneficijs suis : necipsum piget, nec doletei ob huins modirerum inuersionem. Quòdque nostram plurimum auget vanitatem est, quòd quicquid facimus autsulferimus, id omne nobis cotingit beneficijs & magnifica manu eiusdem Dei altissimi, cuius sublimi auxilio operamur. Et si dixerit quispiáglo. riosum cuiuis esse, ac meritorium hocipsum quod acceptat, & nonrei; cit Dei dona ac beneficia, & itavideri quod hinc possit gloriam querere, ad differentiam damnatorum, quibus pœna videtur deberi, quòd no acceptarint. Huic respondents, nunquam nos in hocmundo vidisse hominem, qui inaniter de eotantim gloriaretur, quòd beneficia à rege quopiam sibi facta acceptasset, sed dementia potius reputaretur,eanon acceptare, & ea est damnatorum de-

Vanitate nostrom quid aggrauet.

SECUNDAE PARTIS. mentiamala, quòd Dei beneficia no meptarunt, cum possent. Stultum estautem gloriari, quòd demens esse nolueris, alioqui posset quispiam præsumptuose seu pompose incedere,& causam rogatus respondere ideoseidfacere, quòd cum stultus esse potnisset, & in puteum insilire, noluisset ea facere. Atqui talis sanè omnium iudicio stustus haberetur-Quanto magis is de quo loquimur: nametiam quòd Dei beneficia acceptauerit, vel non reiecerit, potissimumillius habet auxilio. Quidha-1.cor. bes (inquit D. Paulus) quod non accepisti?si autem accepisti, quid gloriaris? Quiergo hoc considerans in segloriatus fuerit, firmissimum habet, se dementissimum esse ac vanissimum, omnique bono vacuum, & ita quantum libuerit se iactet, ac glorietus intanta dementia. CAPVI VIII. Depatientia & de ratione illam comparandi ac conseruandi.

Al-

n.

re

mci-

uf-

que

em suf-

be-

lem ilio

ilo-

tum

re-

ux-

um, uòd

nus, disse

ùm

ege

fed

101

de-

en-

### 124 CAPVT OCTAVYM

000

col

res

ren

Mo

ent

pti

nui fer

op

cat

qui

pic xill

que

pic

um

ind

ent

qui

1er

inc

ric

le t

tus

Humilitas & pa tientia fovores.

Ltera virtus quam supremus noster præceptor vult, vt ab ipso discamus, est patientia, qua humilitati adeò germana eft, n propemodum semper iuncta inue niantur, & eisdem vijs aut semitis quibus inuenitur vna, inuenitur & altera. Quemadmodum enim supri dictum est, necesse esse adobtinendi humilitatem, vtante oculos ponamus humilitatem filij Dei : ita debet idem fieri ad patientiam obtinendam. Quis conqueretur acceptis iniurijs aut afflictionibus, si sicilla co. meritus, quemadinodum fumus o. mnes commeriti, dum considerat quanta mansuetudine passus est, tot ac tantas exacerbationes, persecuriones, amaritudines ac tormenta, vnà cum morte acerbissima, is qui, præterquam quèd verus Deus em, omniumque dominus ex nobiliori complexione, supra cæterosomnes Romines magis perceptions erat afflictionum, magisque delicatus? Quis mansuete non sustinebit, in remedium propriorum delictorum, occur-

# SECUNDAE PARTIS. omrrentes labores & angustias, fi onfideret Deum fuum longe maioresfulfulisse pro alienis, hocelt, vt remedium adferret nostris malist Modus autem affequendi hanc patientiam, late supra descriptus est septimo documento. Verum cum nuncinipfius patientiæ capite verfemur, præstat vt hoc loco magnæ opes latius proponantur, quas oportet ex quauis luborta impatientiæ occasione eruere, ad quod, exempli causa, proponamus odiosum aliquid, quobis potest occurrere. Sutpicaris ex modica quadam causa, dixissequempiam aliquid de te mali, quod nunquam commissisti. Hac suf- Suspicio picione tria aduersus animum tu- causa tristi um obijciuntur tela: primum praui iudicii, alterum laboriofæ impatientiæ, & tertium odij aduersus eum quem id dixisse suspicaris. Porrò seruus in arte militari regis cælestis industrius, débet tria hæcadeò periculosatelaita excipere, & ab eis letueri, vt à nullo ipforum vulneratus, referat à quolibet illoru singularem

UNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN

lus

ab

12,

37

ue-

itis

r &

pra

nea

ona-

ebet

nen-

sin-

co.

50.

erat

tot

uti-

1, V-

qIII,

rat,

1701

ines

af-

tus?

re-

m,

cur-

#### CAPVT OCTAVVM 125

larem animæ suæ pulchritudinem,

Temerarin judicium non Admittedum.

Matth .7.

dere debemus.

ad magni illius regis gloriam, in cuius obsequium præliatur. Fiet autem hocmodo. Primo telo debet corpus subducere, inclinando voluntatem ne illud acceptet, consentiens tali iudicio, sed considerans nobis vetitum à summo iudice, ad quem soli id pertinet, qui ait : Nolite iudican. Magno ergo gaudio debemus idrelinquere: nec illius officium nobis vsurpare. Secundum telum debet oria nobis mnibus viribus excipere, gaudens ex illata gau- dolore & iniuria que inde prouenit & quanto magis visus fuerit deeo gaudere, tantò minus ip sum diabo. lus de impatientia impugnabit, ne tanti meriti præstet ipsi occasionem. Vt autem de secundo telo possitita contingere, operæpretium eritad caput de suiipsius odio recurrere, ve ex ijs quæ ibi dicuntur vires ad hoc assumat. Tertio iaculo, nempeodio aduersus eum de quo habetur suspicio, aut certa fortallis notitia, quòd culo retu- hoc dixerit, debemus occurrere, inés debet. clinando voluntatem, ad producen-

Odium in alium, amoints in illumia-

dum

dun

illu

Aen

qui

imp

Xto

que

ren

Eta

On

det

tan

adu

eòn

ami

lafa

vert

Chr

dere

cum

habi

illa

velu

aliu

fibi

habe

infi

# SECUNDAE PARTIS. dum singularem actum amoris ad illum, cum liberi simus, dinino assisente auxilio, ad volendum quicquidlibuerir, & operi nostro finem imponendi qui placuerit, veluti semodocumento declaratum est. Et quemadmodum visum est nos deberenobisprouidere aduerfus prædicatriaizcula, ex modica illa occasione orta: ita pari modo nos habere debemus ad omnia iacula, quæ in vitanostranobis occurrent in omni re aduersa, vel poenam adferente, quò eò modo ad fingula nobis prospiciamus, vt in anima nostra semper illafa permaneat patientia, vique vno anime verbo concludatur, meminerimus à cuffos pa-Christo dictum esse, patietiam possi- tietia est. dere animas nostras. Certo esto quò d Luc. 21. amille determinauerit patientiam habere in ipsa possessionem, quod taesapailladeficiente, relinquitur anima tientia, veluti iam perdita: neg; enim à Deo salua maalium obtinebit possessorem, si hunc net o ibi eripi permiserit, neque à se aliu mima. inberepotest qui bonus sit. Itaque miummo est periculo, ne à quouis F capts-

m,

u-

m

m

ali

th

olí

1572.

re-

bis

0-

sex

nit:

eo

000

ne

em.

ita

ad

yt

10C

lio

Di-

òd

Π-

110

m

#### CAPVT NONVM T28

captina ducatur, cum leo ille rugi. ens nunquam dormiat, sed semper circumeat, plurimos deuorans, non tamen huiusmodi possessores, anteos qui à patientia possidentur. Beatos ergo mites ac pacificos dixitis, qui largitor est beatitudinis.

CUI

Yel

ma

dif

VII

ni

ipf

ten

ex

tu

to od

hu.

ma

tin

cec

dic

qua

ma

que

gra

ier

mo

dei do

de

bet

### CAPVT IX.

De quatuor animi affectibus, quo paeto duci, gubernari, aut abijci ipsor oporteat.

Y Audiu, tristitia, spesactimor I sunt naturales quidam animi affectus, qui in fingulis noftri inueniuntur. Naturale enim est ve quisque de præsenti bono gandeat, de accedente malo tristetur: futuru speret bonum, ac metuat malum. Id ergoest, quod de his affectibus ad Deo seruiendum est dicendum, quo pacto eos frænari & caute duci conanimi co- ueniat. Plurimum enim maliinfererceride re possent, si effrenes vel liberi in nobis relinquerentur, eò quòd nunquam in anima nostra vagariseudiscur-

Affectus animi qui.

Matt. 5.

Affectus bet.

# SECUNDAE PARTIS. arrere definat, nuchic, nunc ille, vereque dici possit omne nostrum malum hinc oriri, quod hi effrenes discurrere permittantur. Nam & in viris spiritualibus non parum damninferunt, quamtumuis leuiter in ipsis incedant. Annotandum est autem, quòd si quis omnia interiora & exteriora propter Deum operaretur, eo modo quo secundo documéto dictum est, rursumque suipsius odio duceretur, vt secundo capite Mullis afhuius secundæ partis dictum est, is fectibus magno moderamine hos affectus re- assentientinerer. Quare hic paucioribus pro- dum nisa cedemus, adnotates hos affectus, túc eis quos dici debito moderamine haberi, scimus quando nulli ipsorum motui in ani- Deo plamahærenti assensum præbemus, nist cere. quem scimus Deo placere, & ex quo Boeius. 1. Id gratum suscipit obsequium: alioqui lemper debent ablegari ab eius animo, qui securo itinere ad Deum tendere cupit, quemadmodum Boetium docuit Philosophia vltimis primi deconsolatione verbis, vbisichabet: Tu quoque si vis, Lumine clare

gi-

per

011

e-

ea-

is,

pa-

ipsos

mor

nimi

Arú

ff vt

leat,

turú

s ad

9110

confer-

ri in

undif-

cur-

## CAPYT NONYM

na

ta

20

te

0

9

h

Y

VI

0

tr

0

d

CI

11

galle

claro, Cernere verum, Gaudia pelle, Pelletimorem, Spemg, fugato, Nec dolor adsit. Est autem intelligendum hos affectus pellendos, cum ed non diriguntur, vt in ipsis sit reperire diuinum obsequium. Vt autem facili' possimus eos repellere, scienduno. bis est, in veris malis reponenda este quæuis gaudia, quæ ab hoc mundo nobis ingeruntur, idque ex causa quam postea subiiciemus. Atq; hinc consequitur, omnia quæ dolorem adferunt, in veris bonis esse reponé da, cùm his, tanquam salutaribus afflictionibus, curetur animarum no. strarum vulnera, atque ob varia qua hocipso capite frequentius recensentur. Sanè is qui hæc rectè intelle xerit, & adimpleuerit, facilèpera. get id quod hic habet Boetius, & quecunque varijs huius capitis locis in subsequentibus ponentur. Plurimum autem ad hoc subseruitpositu supra sextum documentum. Singulatim tamen & breuiter adhosaffe-Etus transeuntes inchoando à gau-

dio notabimus de nullo nobis esse

Affectus
animi
quomodo
coerceri
possunt.

2:0

SECUNDAE PARTIS.

le.

Tec

ım

no

dia ili

no-

elle

ndo

aufa

inc

rem

oné.

s af-

110=

quæ

cen-

elle

era-

, &

ocis

IIII. fitů

igu-

iffe.

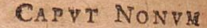
211-

effe

211-

gudendum, nisi de Deo & ijs quæ ganden-Dei sunt', qualia sunt quæcung; nos dums adipfum dirigunt. Cuius ratio est: nam qui in Deo, & his quæ Dei sunt, tatam habet materiam gaudiorum, admodum incircunspectus est, si interim animum occupat, de quauis aliaregaudendo, cum tanto debiliores sint nostræ vires ad gaudendum & amandum, quantò magis in variz gaudia & negotia diffecantur. Deberemus etiam animaduertere, quòd quantumuis nos totos Deo dedamus, quò ad ipsum solum non persiciamus, quantò minus si & in alia distrahamur? Omninò ergo vnum horum duorum faciendum est, ve velquoduis aliud gaudium, statim vt seinfinuauerit, repellatur: cui rei oportunum erit quod fexto documento scriptum est: aut vt in Deum ordinetur, modò vanum non sit gaudium: ad quod seruit secundum documentum prius positum . Eos ergo qui ita ordinant sua gandia, D. Paulusadmonet dicens : Gaudete in Do- Phil. mino semper, iterum dico, gaudete. Ad

De que fi



no

til

m

pe

pe

m

hu

ta

a

de

ca

do

ce

OI

tu

ta

bo

lu

fi

hoc autem caute prospiciendum eft. Indies enim innumera minimi mo. menti sese offerent gaudium adfere. tia, à quibus homo debet statims. extricare. Nec puto necessarium hic exemplum adferre. Datur enim hic canon in genere de omni gaudio quod non est in Deo, aut actu in Deum refertur. Magistamen pensitando quicquid de his prædictum eft, quò viuidius id sentiamus, notandum nobis erit quòd si abiectioni,& vilitati ab omnibus tribuitur, vtrex quispiam præpotens diuitijs maximi æstimaret minutum aliquod frustulum argenti, sic, vtillud lucrifacere plurimum gaudij ipsi adferret, ipsius autem iactura eum maxime affligeret, & triftissimum redderet, longe maior est nostra abiectio, s, cum semper presentia habeamusinfinita bona que Deus sibiipsi, acnobis possidet, de quib gaudere debemus, de alijs nihili rebus sese nobis offerentibus gaudeamus: qualia sút quæcunque huius mundi sunt, poulamum cum ipsum magis quamooliplos

## SECVNDAE PARTIS.

eff.

mo.

ere-

n se

hic

hic

idio

De-

an-

est,

tan-

i,&

rex IXI-

ru-

ifa-

ret,

me

et,

11,

111-

10-6-

15 űt

ipsos amare debeamus, & itaipsius gloriam maioris æstimare, quam nostram, etiam si sciamus quòd illam magnifice partietur hæc facientibus. Eodem modo loqui possumus Dolenda de eo, qui dolet ob quamcunque non nist mundi rem quæ contingere, vel de de peccaro perdipotest, nisi peccatum sit, aut aut pectapeccatum inducat, vt similiter dica-tum indumus magnam esse abiectionem de cente. huiusmodi dolere, cum præ oculis tantam habeat gloriam veluti didum est ob quam semper gaudere debeat. Proderit autem hoc postremum, etiam ad id quod statim de affedu doloris dicturi fumus. Itaque detristitia aut dolore pari modo dicamus, quod nullam tristiciam aut dolorem in anima nostra moram facere sinamus, nisi quæ ob peccatum ortaest. De nullo, inquit Bonauen- S. Bonava tura, doleas, nisi de peccato. Cuius cur dole-ratio hac est: nam tristitia aut est re non dede malo præsenti, aut de amisso bemus bono: cum ergo nullum verum ma-nisi de lum aut amissum bonum esse pos- peccate. at, nisi ob peccatum, de alio nullo

ha

200

me

gai

qui

CII

cu

do

VE

he

lit

rai

au

fai

m

qu

fti

no dit

ce

da

mı

du

no

39

134

contriftari debemus. Possumus præcerea addere, quod de gaudio didu est, quòd cui tantum malum adest, de quo doleat, vt est peccatum, inco. siderate admodum agit, si vires suas diuidens de alia quauis re doleat, cu non sufficiant omnes eius vires, vt de peccato tantum doleat quantum deberet. Ad hæc quò sublimius do. lorem à nobis repellamus, conside. rare debemus, & omni occurrente cribulatione dicere, vt quid mihi maior est mei cura, quam Dominus Deus cupit vt mihi curæ sit, cu meus non sim, sed suus : ipse autemeius quod suum est, euram habet, sciens quid expediat ve ipsi contingat. Hoc est quod per hæc innuere volo, quod quicquid poenale nobis contigerit, gratum nobisesse debet, tanto tempore quanto nobis durauerit, tanquam de re huic homini, qui Deielt,

congruente, neque de eo amplius

dolere, quam Deus, cuius sumus, iu-

bet vt doleamus. Si autem roget quis

quantum velit Deus vt doleamus.

Respondeo ipsum velle, vt tantum

Dolor quo modo expellendus.

## SECVNDAE PARTIS.

re-

ctű

ft.

co.

123

Cũ

Yt

IIII

do-

de-

nte

ihi

1113

eus

ius

ens

OC

od

it,

11-

S

habeamus dolorem quantum casus Quantams merbitas cogit vt sentiamus, sic ta- dolendum men vt de hocipso dolore tantum sit. gaudeamus, quantum durauerit, tanquadere quæ prouenit à manu Domini, vtque per hoc ipfum gaudium abigere dolorem, fecundum quòd cafus exegerit, & modo quo nouimus ac putamus Deum velle, vt procuremus, & quia ipse hoc vult: vno enim modo conuenit liberari à labore ægritudiuis, procurando videlicet ad hoc catapocia autlenitiua, alio modo à molestia famis, nempè per cibum: alio item modo à fatigatione frigoris, ad quod necessarium est vestimentum. Rursum alio modo à moleliapersecutoris, dum ob debilitate nostrarum virium ac virtutis impeditnosà cultu diuino, ad quod necellarium est, ve totos nos virtuti dedamus, quò per eam vires accipiamus: aut vt persecutorem fugiamus, dum amplius non sufficiunt vires nostræ, vnà cum eo quod Deus nobis adhoc inspirauerit. Hæc tamen remedia

media vna cum alijs omnibus que el tiam necessaria fuerint, procuranda nobis funt leto moderamine: & quia Deus vult vt ea procuremus, quò talibus molestijs liberati, maiori quiete ipsi seruiamus, quanquam necesse fuit illas pari, quadiu easex. cutere nequiuimus: vrque ob iplas ganderemus, eò quòd voluit Deus vtillas fustineremus, multas ob can. sas:quasdam manifestas, alias autem nobis occultas. Nescio sanè quo pa-Eto Deus, etiam in hac vita, totum fe non tradat ei, quem ita totum affum. plie pro fuo. Quim autem certumlit quod seilli tradet, beata erit huius vita, nam cum Deus adeò sit suturu illius, gaudebit semper de tanto suo bono & gloria, ranquam de proprijs diuitijs. O beatum populum qui nouit hanc iubilationem, neque enim vlla funt verba quibus manifestari possit gaudium quodincorde suo sentit is, cuius anima non verbo, sed toto corde suo dicit: O quantum possideo bonum, cum Deus qui mibi magis est ego, quam sim pleca

quen

tiot.

quan

mil,

cred

dun

cluc

nos

do

pro

pih

quà

mo

ned

tem

fing

eòc

mag

Pro

Vt

tim

2Ct

riæ

que

fex

obi

# SECVNDAE PARTIS. 90, adeo infinitum possidet bonum, mem cam video, & simperfecte, senvotamen, & prometeneo, magis quam vnquam quicquam pro meo teuni, seupossedi. Absit à nobis, vt hoc medamis verbis explicari posse, sed dintaxatad nostrum propositú concludamus tantum bonum debere nosplurimum mouere, ne alio modo nostros sentiamus dolores, nisi proutnunc diximus, cum nos aliud nihil nobifipfis cupere debeamus quam maiestas illa ordinauerit, & modo quo disposuerit, idque ratione& modo prædictis. expedit autem, vt diligentissimè expendamus fingula verba, quæ nunc dicta funt, eòquòd sint maximi ponderis, & magnam contineant perfectionem. Prouidus ergo esse debet Dei sernus vt prædictis confiderationibus statimà se ableget innumeras pœnas, actristitias, quas huius mundi miserix ac displicentix obtrudent. Ad quod sunt admodum necessarijactus lexto documento explanati, statimi obijciendo ipsum nolle , vt vbi dici=

e-

da

R

04

m

X-

las

eus

111.

em

pa-

n fe

m-

ills

rus luo

104

IM

ue ni-

11

r-

110

14

ex

dole

102

pen limi

deat

qui

nim

bolest

na,

per

imp

om nisi

Det

neri est i

nou

dun

tute

ea q

ting

mia

ethr

SIE

(

338

dicitur, idq; toties, quoties talistri Aitia aut dolor occurrerit, aut, vere-Etius loquamur, volutate quisqoccurrere debet vtea cocupiscatvnde oriútur illi dolores, pænæ, & afflictiones. Nam dum hac cocupiscun. tur cessat dolor, qui primum ideo ortus erat, quod hæc odio haberentur. Est autem æquissimum, vt each cupiscamus, vnde nobis contingunt huiusmodi molestia, tum quod de manu Domini proueniant, ve dixit S. Iob, tum quod nostris peccatis ea promereamur, tum quod indeplurima nobis contingunt commoda. Itaque ex his tanquam certa consequicur regula, quod fidelis Dei seruus & amicus adeo deberet aut expellere, aut ad Deum dirigere gaudium, & tristitiam, modo quo dictum eft, venihil aliud ipfum occupare pofset præter Deum, vt quò perfecteil. lud expelleret, in consuetudinem venire conaretur, ad suscipiendum aliquid poenale: & quoties aliquod delectabile, seu gaudium adferens contingeret, ad producendum actú dolos

Iob. 1.

# SECVNDAE PARTIS.

tri

re

C-

ide

fli-

un-

deo

en-

có-

unt

de de

ixit

s ea

uri-

Ita-

qui-

uus

lle-

ım,

eft,

01-

il.

em

III

od

ns

tú

000

doloris, seu tristitie: rursum è diuerfoad gaudendum, quoties aliquid Gaudio penale ei contingeret. Et sanè instis- dolori, smum est, vt occurrête dolore gau- dolori deat, & gaudio occurrente doleat, medendas qui Deum offendens, & illum ab anima fua expellens tradidit illa diabolo.In hunc modum intelligendu est quod dici folet: Gaudium pro pena, dolorque pro gaudio sint tibi seper. Porrò solus is perfecte illud adimplebit, qui apertius cognouerie omnia in fe, & quo ad nos nihil effe, nisiquatenus ex se, aut à nobis in Deum diriguntur. Et quanquam vniuersihoc se scire dicant, beatus tame estinterris, qui istud perfecte cognouerit, & in veritate senserit.

Quoad spei affectum, consideran- Spei dum est, hunc non idem esse cu vir- crimen utequæ spes appellatur. Siquidem eaque virtus est non omnibus contingit, eam verò quam dicimus animiaffectum habent omnes: adeo ve naturalis sit, tam Christianis quam thnicis, in tantum vt quemadmodil us & illis naturale esse videmus

## 240 CAPYT NONVM

puip bis, h

mett

aut a

aute

offet

tisis

cum

Ata

cab

erg

mo

gis

eru

con

min

Dist

cum

ater

eltq

irru

lam

lon

Vere

tius

grat

940

pus

gaudere, ac metuere, itaethnicum varia sperare videam, sicut & Chri-Stianum. De hac igitur spe que non virtus est, sed affectus omnibus contingens, id annotemus, quod etfinclinatifimus, ve plurima frequenter speremus, nihil ramen quodspe. ramus in corde nostro residere debet præter Deum, & ea per quæmagisputamus, nos Deo appropinqua. re, vt Deo feruiamus: quicquidenim reliquum est, pro nihilo reputa. re debemus, veluti nunc dictumeft. Quod si spem cuiuspiam rei videamus, magis figi in corde nostro, quà bearitudine aut virtutes, quas à Deo fperamus, statim hancexpelli oporter, cum aperte id contra debitum fiacordiné. Pari modo de timore sentienduest, quòd omnis ille sitrelinquendus qui de Deo no est. Cuiusrationem assignat regius Prophetadicens: Dominus illuminatio meat falu mea, quem timebo? & post longa tempora ipseDei filius: Nolitetimere cos qui occidunt corpus : timete autem eum qui potest animum & cor-

Nihil sperandum, præter Deum.

Timor omis abijciendus
qui ex
Deo non
est.

Pfal. 28. Mat 10. Luc. 12.

# SECVNDAE PARTIS. puperdere in gehennam: ita dico vobibunctimete. Plurimum, inquit, memere debetis Deum offendere, autad iram prouocare: non potest antem magis ad iram pronocari vel. ofendi, quam si peccato vestro deisipli occasionem, vt corpus vnà cum anima mittat in gehennam. Atquehincest quod zit. Heu vindi. Esa. L. cabor de mimicis mes a lustitlimum ergoeft, ve hic Deus magnus ita ti- solus morefilialitimeatur. Siquidem ma- Deustigisoptandum nobis esset, vt nobis mendas eruerentur oculi, quam aliquid committeret quod tato patriac Dominodispliceret. Imò & alio quoustimore debet folus ille timeri, cum solus ille possit, vitam & morte mernam inferre. Cætera oinnia non ell quod timeamus. Nam erfi in nos irruant, quæcunque mundi sunt calamit tes, si eas non metuimus, nullomalonos possant afficere, quod vere malum dici possit. Quin poius si audacter illis occurrimus, gratoque animo illa recipimus, eò quod Deus ac redemptor noffer cupit,

ITH

ri-

n

17-

m-

en-

De-

de-

na-

ua-

le-

Ita-

eft.

C2-

lua

eo

or-

fi-

en-

111-

2-

il-

ga

10-

11-

10

ills

CAPYT NONYM

eupit, vt illas toleremus, in memoriam eorum quæ ipse pro nobis su-Rinuit, augebunt in nobis dignitaté gloriamque perpetuam. Itaque in hoc præparati ve nihili reputemus, aut potins vt in prætiofum orname. tum æstimemus, quicquid molestiz in mundo est, si timor quispiamin nobis irrepserit, statim voluntate occurramus, ad ipfum repelledum, ne locum occuper, in quo Dei timor reuerérialis, nobis necessarius, semper locari debet. Ad hæc quoqueoperæpretium est, vti sexto supraposito documento. Profecto qui hasz nimæ passiones ita rexerit, accoercuerit, fine passione viuet, illapace abundans quæ pacificos, appellari facit Dei

filios.

Matth. 5.

夏年多

TER

TE

libe

quæ

omi

tin

De

A

Sa

eft, v

sem arde

Aræ

prædicti

tæ di

paru

100

fu-

ıté

in

us,

né-Nix

nin

tate

um, mor

em-

leo.

po-

252-

oer-

D20

ER

TERTIA PARS HVIVS

||belli, de amore Dei & eorum
| que ille amari iubet, cuius gratia
| omnia priora præmissa sunt. Có| tinet autem tria capita, nempe
| de Dei, proximi, & sui
| amore.

### CAPVT I.

De Charitate, que est Dei amor, que tasit, & quomodo ad eam perueniatur, ac instructione quis in hoc falasimagine decipiatur.

Oum iam propositus sit modus, quo animæ nostræ clades seu strages reparetur, æquum est, venunc de Dei amore loquamur, rempè igne quodam, quem semper ardere vult Deus in altari animæ nostræ, ad quem amorem dirigebatur prædictareparatio, vt in eius initio dictiest. Quòd si quis nouerit, quanta dignitatis sit hic amor, videbit parum esse quicquid de animi reparatione ac emundatione dictum est,

G

dus

Eta

opt

toti

pfu

mai

hoc

bon

tè a

aut

ma

fide

infi

det,

mus

mus

fon

mne

cuit

rem

finit

leir

ple

deb

dea

nun

glo

cofe

Etam

qua tam sublimis res peragenda eft.

Siquidem tantæ excellentiæ est a-

Matt. 22.

April 2 2

mor Dei, vt nemo beatoru, & quicquid creatum est, aut creari potelt, opus vllu fublimius operari possit. Propter quod ipse Dei filius vocat hoc maximum & primum mandatú. Imò etfi omnis conatus, ac vires angelicæ fimul & humanæ, in vnoangelo, vel homine agglomeratz elfent, non sufficerent huius vires ad operandum quippiam fublimins quam fit amare Deum. Neg; solum non potest peragi opus sublimius, sed nec sufficere potest, quicquid creatum est, aut creari potest ad húc Deum amandum, ea perfectione qua exigeret eius bonicas ac dignicas. Quòd si adeò glorio sum, aut ve ita loquar) gaudiosum est, istud verbis exprimere, quanti gandij, acgloriz erit reipsa sentire, & longe magis hocipsum operari. Hocest sanctum Dei opus, de quo loquitur beatus pater Franciscus in regula, adhortando fratres vt super omnia desi lerene

habere spiritum Domini, & san-

Charitatis excellen sia, TERTIAE PARTIS.

2-

C-

it.

cat tú.

an-

an-

el-

ad

ius

ùm

ius,

uid

húc

qua

tas.

Ita

rbis

3.110

agis

um

pa-

an-

en€

111-

am

145

Ameius operationem. Hoc fanctu opus, quod Deus semper operatur totis ac infinitis fuis viribus, eft, feiplumtantum amare, quantum fua maiestas, promeretur, seu digna est, hocest infinite. Nam ex sua infinita bonitate & excellentia, estiufinirèamabilis, neque vlla est in coelo, aut in terra excellentia, quæ non magissuasit, quam eius qui eam posfidet, & ex omnibus gloriam habet infinitam, eanque amar, & in ea gaudet, acgloriatur, vultq; vt hoc amemus, recogitemus, & de eo gaudea. mus, cum æquitati nihil sitadeò cofonum, quam ve omnibus viribus omnesamemus ac diligamus eum, à minsamore nunquam cessare deberemus, etiam si nobis vires essent infnitz.Deo ergo gratias agam?, quòd leinfinite amando, suis viribus suppleat, quod à quolibet nostrum ipsi debetur. Semper illum amado gaudeamus, qui tantæ dignitatis est, vt unqua omittétes de ei' excellétijs gloriari, nihil sic quod agim', si adid oferas quod meretur sua dignit s.

G 2

Tan-

pra

2b!

exe

da

cal

tio

eri

ån fu

ra

be rie

io

tio

10

qu

mı

eti

qu

ba

te

m

tu

pi 20

Deg quid ànobis postulet.

Tantæ siquidem est Deus maiestatis & gloriæ, vt nihil ipsi sit opusnostris obsequijs. Quod silla requirat, idfacit, quod hoc nobis vtilest. Id tantum cupit, vt ipfum amemus, & de bonis eius gaudeamus, hocenim est sanctum eius opus. Vult ergovt fingulitotis suis viribus agant, quod ipse suis agit: quod reliquum est,ip. se eo non indiger, imò ne hoc quidi, nisi quod bonum & iustum sit, nobifque gloriofum; atque idcirco in zantum id expetit, vt ob id animam fuam postierit, quò moriens nosad ipfum amandum prouocaret. Porrò quod in scripturis sacris alia inneniamus, quæ nobis ab ipfo iubentur, & experuntur, hoc ideò fit, quòdad minicula fint ad amorem, & eao Fitiaquid mittere magnum esset obstaculum eius amori. Neque enim aliud fint vitia quæ prohibentur, nisi amorinordinatus rerum vanarum, qua locu folius Dei amori deputatum occulpant. Neque ad aliud seruinnt virtu-

tes, nisi vt ad hunc amorem animam

disponant, sur etamen adipsumad-

fint or cur probibeatur. Virtustes ed quid profint.

## TERTIAE PARTIS. de necessariæ quòd magna esset prasumptio putare illum assequi, absque magno einsmodi virtutum exercitio. Omnia autem quæ hîc didasunt latius in sequentibus explicantur. Vt ergo de hoc fancto & pretiolo amore loquamur, operæpretiu erit initio explicare varium modu amantium, fimul iudicando eum qui sublimior est, que etiam aliquo paradigmate proposito inuestigare debemus. Pro hacitaque amantium varietate annot and unobis est, id quod Amantin multorum experientia. cum ad ma- Den varie spessiorem peruenissent veritatis cognitionem, testimonio fuit, népe quod es. longo tempore Deum amauerit, taquam dulcem, fuauem, & qui se comunicaret, benefactorem, in cuius etiam obsequio delectabantur, frequenterque ab eo varia dona petebant, magna cum delectatione contemplationis magnificentiæ eius, fimul & cognition is excellentiæ virtutum, quas ab eo postulabant: sapinsque ad eu accedebant, tanquam adfontem, in quotantam suauitate inueni-

itis

10-

at,

Id

8

im

ovt

uod

,ip-

ide,

110-

o in

nam

sad

orrò

nue-

tur,

lade

a olum

funt

rin-

oců

CCIL

rtlla

am

ad-

cà

qu

till

di

eti

ce

Va

fu

P

P

ac

ci

de

le

20

tia

til

ne

ig

10

pi

N

m

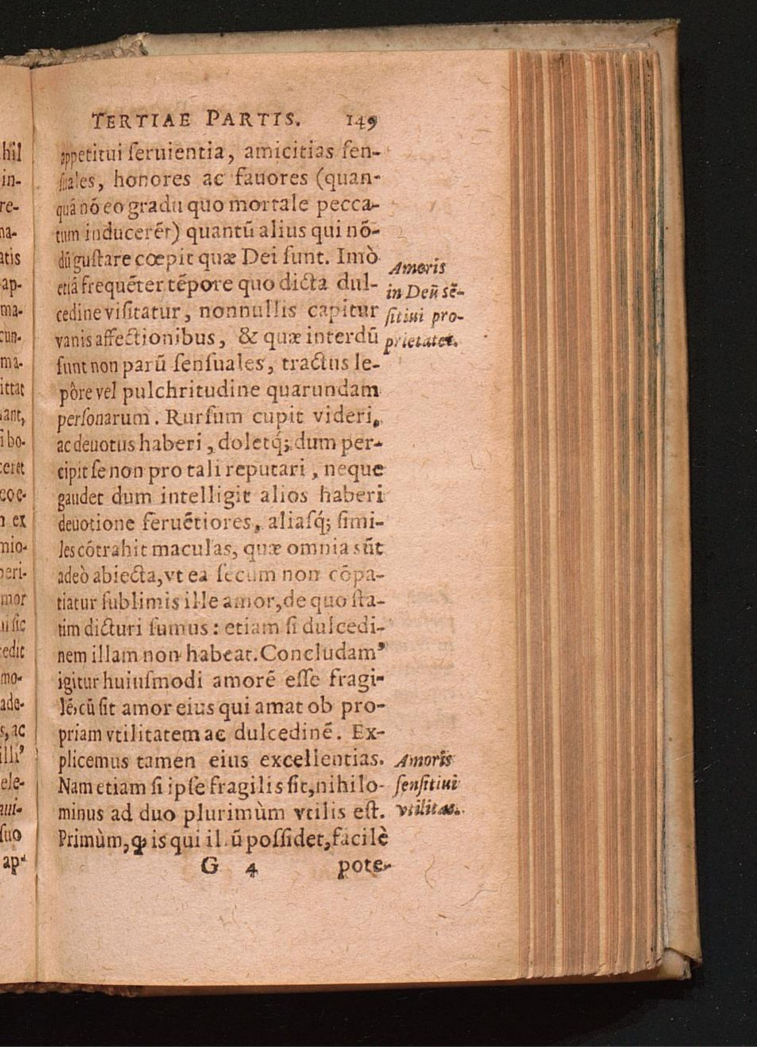
P

firini a-Satiseft.

inueniebant, vt opinarentur nihil mure sen- deesse huie amori, sed plurimum inesse sublimis meriti in qualiberremore non rum prædictarum. Siquidem opina. bantur magnitudinem suanitatis ac dulcedinis, quam in sensitiuo appetitu percipiebant esse amorismagnitudinem. Atque vtinam quicunque Deum non amant vel siceumamarent. Absittamen, nec permittat cius maiestas, ve qui ipsum amant, hoc amore contenti fint, etiam fibo. nus sit, adeoque bonus vt sufficere ad hoc, vtad dies aliquot fe incoezercerét inchoantes, facile enim ex hoc pervenire possent ad sublimiorem quem statim trademus. Experimentum, quod fragilis strille amor quem prediximus, est, quòdis quisc amat, protinus vbi deeft aut discedit illa dulcedo, incedit desecto admodum animo in his quæ Dei sunt,adeoqi vincitur animi fragiliratibus, ac fi nihil propemodum habuisset illi? amoris. Siquide tatu procurat delectationes corporales, nempe suauiser edere, bibere, aliaq; vana & suo ap\*

Deum se. fualiter a mati quid ascidat.

- LITTLE BE



Eus

bus

que

VO

dul

vt I

tan

acı

Gd.

91

Vt

ipl

fol

dig

iel

tib

dæ

bet

qui

fit!

Vt

qu

do

adi

ftre

do

qu

Eu2Do

150

Poterità se abijcere prædictas maculas, & rerum vanarum amorem, ecundum, quòd talis proximè difposituserit, vt multos producat a. ctus sublimioris amoris (de quosta. tim locuturi fumus (vbi ad illius co-

gnitionem peruenerit.

Alius est amor sublimior, ad que nonnulli peruenissent, si eius habuissent notitiam, & quanto amplius quis de eo obtinuerit, tanto eius anima maioris erit perfectionis. Húc amorem magis describi conuenit verbis quæ declarent quid nos facere expediat, vt illum acquirere, ac retinere valeamus, quam dulcibus verbis, quæ fuauitatem, ad modicum tempus inducant. Non quòd fignifiperfectus care velim amorem ad Deu crassis, quibus vtimur, verbis exprimipolse, sed quod certum sit, eum quisuerit assecutus amorem qui verbis exprimitur, subleuandum à dulciamatore ad illum quem humana vires explicare nequeunt. Quædamautem huius amoris nunc trademus. Primū autem quid sit. Et quantum ex sacro

Amor in Deum verbis exprimi mo potest.

TERTIAL PARTIS. Enangelio vnà cum fanctis doctoribus colligere licet, dicimus esse op" quoddam, vel actum quem producit Amor voluntas, fortiter interdumque cum perfettus dulcedine, diligendo, seu cupiendo in Deum vtDeus sit, id quodest, possideat ta- quid sit. tam gloriam, tantum que dominum, acpotentatum, quatum re vera pofsider super nos, & super omnia, & quantum fibiipfi habet: rurfumque viquicquid est vel este potest, amer iplum, serviar ipsi ac glorificet, ob solam eius infinitam bonitatem & dignitatem, & quatenus eius maiestatis excelletia exigit, vt totis viribus id agamus. Hac verba profunda funt intelligentiæ, in quibus debetindies frequentissimè meditari quisquis verè amat, vt recogitet quis sit Deus, & de hoc de lecterur, rursu Den pervtrecogitet quantam habeat gloria, felle a. quam vniuer ale super omnes nos mati quid dominium, & de hoc gaudear quem- quotidie admodum gaudere solemus de no- cogitanfrorum amicorum dignitate aut dum dominio. Adhæc optemus vt quicquidest in rerum natura, ipsi obsequa-

UNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN

12-

m.

if-

2-

ta-

-05

que

bu-

Tins

52-

Húc

enit

ace-

, ac

bus

um

ıifi-

Ifis,

of-

ue-

CX-

na-

res

em

mű

ro

200

#### CAPVI PRIMVM 152

Amandus est Deus foli quia O proptasstuss.

\*BEE

quatur, eum amet, id mille modis cupiendo, ac centies millies procurado. Preterea métis discursu mille modos gloriæ, magnitudinis, &ob. sequij quæ Deo debentur, meditado. Deus est, vt ei omnes illos optemus, atque hec omnia quia Deus est, & ob solaeins ter ipsum bonitatem. Nam id ostendit omnis æquitas, quòd tantum dominum amare debeamus modo excellentissimo qui excogitari potest. Cum ergo nullus sit finis sublimior quam ipsemet Deus, qui dicitur, & est omnit principiu ac finis, confequitur quod amari debeat, non potissimum obid quod ab co recipimus aut expectamus, sed propter ipsummet, qui est infinite amabilis. Hoc inquam volo, quod plurimum annotandum est, vt voluntatem nostram ita affuefaciamus, quod & nos præsentiamus, vt moueatur ad amandum, vtque dele-Atetur in gloria ac dinirijs Dei sui, non quod dulcedinem percipiatex eius amore, neque ob dona, quavel ab eo percepit, vel in posterumsperat percipere, sed vt his velutiobliodis

ocu-

ille

ob-

ido,

hec

eills

mnis

m 2-

tilli-

ergo

ipie-

nniú

pour

obid

ecta-

ii est

olo,

ft, yt

acia-

, vt

lele-

fui,

itex

evel

lpe-

bli-

ous

monitraditis, amet illum tanquam dignissimum qui habeat omnes voluntates angelicas, & humanas in hococcuparas, vt velint, ac delestentur quòd illa maiestas habeat omnebonum quod habet, etiam fi nihil inde ad nos redirer, quanquam sanè tantò amplius ad nos redibit, quanto magis ip fum fine proprijboninostri intuitu amauerimus. Por- Amoris rohic sanctus amor initium habet, Sancti es progressim ac perfectionem. Et perfetti quanquam initio non magna fui si- dus. gnaedat, quæ in anima sentiantur, estamen etiam tunc maximi pretij, dabitque sui indicia post paucos. dies, vbi incrementa affumere coeperit. Huius amoris experimenum certumque indicium est, quan- Amoris do amans æque Deum amat, cum veriae illeseasperum exhibet, atque dum perfecti sedulcem præbet, æque dum mise- indicia. ricorditer beneficia præstat, sicut dum ex iustitia castigat. Non amat quieiusmodi est, eo quod Deus sit dulcis ac fuauis, amat tamen dulcedinem ac suauitatem, eò quod à Deo tribu

#### 174 CAPYT PRIMYM

Pig

hor

mei de b

Ain

ribi

yt f

tes

ali

fu

&

tit

fug

qu

qui fac

du

fac

eft

in Vi

211

m ni

EX

n

tribuatur, præbetque ipsi animum ve diligentius ei seruiat. Castigatione nonterretur, sed ipsa eo amoresuscipit, quem expetit pia ac regiama. nus inferencis. Non supplicat, aut postulat attractus desiderio, aut suauitate petiti beneficij, sed vt anima fua virtutibus ditata viribus augeatur, quòd ipfi Domino, qui ea prastat beneficia, diligentius ac feruentius seruiat. No indignatur quodinterdum videat se consolationibus desertum, do lens tamen si quippiam in ipso sit, quo tanta maiestatisoculos offenderit, arque adeo sitabeo separatus. Non postulat, ob id sibi ignosci, quò pœnam euadar, aut perditam gratiam seu virtutes, velius ad gloriam recuperet, fed quo anima eius, accepta venia, sit Deo gratior, illumque amer, ac pura seruit fummo Deo suo creatori. Non habet qui eiusmodi est, vllam affectione, quæ cor aliorfum trahat . Non meminit, neque aduertit verum homines de eo cogitent. Non dolet, cum aduertit se nullo in pretio haberi. Fugit

amoris
in Deum
perfecti
jeruentes
effectus.

# TERTIAE PARTIS. 工学学 puit, actriftatur, de exhibitis fibi honoribus, meruens ne sibi impedimento fint ad humilitatem. Gaudet debono & honoribus aliorum, exi-Aimans quòd illis tanquam fortioribus, etiam honores erunt auxilio, viferuentius Deo feruiant, cupientes absque vIIa vanitatis fictione, ve alijase bonorum operum exemplu sumant. Qui talis est, omnia habet, & nihilhabet, omnibus sese submittit, & omnes ei seruiunt : omnem fugit suauitatem, & nihil sentit nisi quodipfifuaue est. In Deo summo quemamar, cognoscit quicquid ipsi faciendum, dicendum aut cogitan. Galat. dum est, idque propter illum solum facit, dicit aut cogitat. Beatus est qui scamat: huiusmodi enim viuens no estisquiviuit, fed Christus est qui ineoviuit, dans illi vt vitadiuina viuat. Hic se amando, non seipsum

amat, sed amat altissimum, cuius amore quoduis bonú desiderat. Quo-

niam autem exemplis res apertius exprimitur, operæpretium erit, vt v-

num hic proponamus, ex quo, quan-

YE

10

<u>\_</u>

2-

ut

2-

ma

ea-

ra-

en-

m.

bus

am

S 0-

eo

ilo

er.

IUS

ni=

ati-

iat

bet ić.

reni-

H. ri.

git

156 CAPVT PRIMVM

(01

ftr

ent

ob

his

pfi

n

d

te

ri

ar

tr

re

pa

re

is

u

n

n e

Maemplu amoris perfects.

tum possibile est, conspicere possimus, quando Deum modo supradi-Cto amamus. Sit quispiam filius patrem habens virum admodum probum, sed quo ad temporalia paupe. rem, & obsequio egentem, à quo filius nihil bonorum expectar, neceo egeat, ac fernit hic filius patri, intatum vt omne gaudiú ac delectatio. nè ipsi cupiat, potius quam sibi, ma. gifque gaudet in patre delectari, quá in feipfo, & omnia honorem & gandium spectantia, quæ facit aut qua ipsi offeruntur, in tantum gaudet quod offeruntur, quantum putat patrem inde gauisurum: atque ediuerfo ex occurrentibus fibi afflictionibus, magis affligitur, ob dolorem quem inde concipiet pater, quamob Juam ipsius poenam. Ita vt dumhic filius ægrotat, maiorem pænam fi-Rinet, ob afflictionem & dolorem quem videt patrem perpetientem, videndo filium ægrotantem, quam ex suo ipsius dolore : cumque redit Sanitas, magis gauder de gaudio, quodinde concipit pater, quam de

ff.

idi-

pa-

10-

pe-

o fi-

ceo

ntā-

tio-

ma-

quá

gau-

qua

uder

pa-

ucr-

oni-

rem

dor

hic

fu-

em

m,

àm

dit

10,

de

pla

jola sua sanitate. Pari modo in rebus oram mundo adferentibus honoré quemadmodum funt præstita à se firatagemata egregia militie, aut scientia, cupit ea cum laude peragere, obid quod pater hec prospicit, & de his gaudet, magis quam ob suum ipsius honorem: atq; è diuer so si hæcnon debite exequeretur, poenam indeperciperet, magis ex eo quòd patertristaretur, quam ob sui vituperium. Omnem hanc voluntatem & amorem habet hic filius erga patrem, prouidens ipsi in omnibus que illi necessaria sunt, non alio innitu, quam ob magnum amorem, quem ab infantia habet erga patrem suum. Hoc exemplum deberet indies frequenter animo reuoluere, faltem ad duos aut tres menfes, isqui Deo seruire incipit. Nam in co declaratur, quantum nostro ser- Accomuit proposito, modus amoris veræ a- modatio micitiæ, non propriu venātis como- exemple dum, que nos servare couenit. Pater amoris noster æternus est Deus, nosautem perfects eius filij ex magnifico ipsius dono.

Hie

#### CAPVT PRIMVM 758

Hic nostris bonis non eget, nos vero eius bonis carere non possumus:modo longè diuerfo ab illo patrecum eius filio. Nam ibi pater egenserat, filius verò eius protector, atque ob id tantò magis æstimandus eratillio filij ad patrem amor. Nos ergogandeamus, quòd tanta sit æterni patris nostri maiestas, vt nostri nequaqui egeat cognoscentes longe maiorem esse nostram ad ipsum obligatione, quam illius filij ad patrem fuum, sit noster amor saltem sicut illius filij, nostramque animam eò subigamus, donec gaudium nullum sentiat de omnibono quod agimus vel expe-Camus, nifi quatenus intelligimus Deo per hoc przstari obsequium. Et quicquid egerimus fiat magno cu gaudio, eo quod existimamus & re vera ita est, quod maiestas illa id gratum habet, & omnis dolor, quem expeccati infirmitate fentimus, sit ob id quod est contra illius voluntatem . Attestatur autem propheta in pfalmis gaudere Deum ex nostro

Ma 149. obsequio. Beneplacitum est, inquit,

domin

De

(15 oft

the

DU

get

qu

te

m

In

ab

m

0

di

re.

du

pf

CO

Vt

m

CI

qı

pe

10-

m

it,

do

lig

all-

ris

ļuā

em

nē,

fit

lij,

115,

de

pe-

ius

m,

cũ

re

id

111

lit

11-

ta

domino in populo suo, & Exultationes pain gutture eorum. Et quod ex pecmonostro veluti dolens se habeat, Gen. oftendit scriptura dicens : Pænitet Den perme fecisse hominem . Aduertendum fette ve nuncest, quòd si aduersarius humani lentibus generis seruos Dei impugnare solet, amare, quacunq; in virtute videt eos velle Damon proficere, longe amplius eos impe- multi im tet, dumeos cospexerit venari sum- modu inmum hunc amorem, de quo dixim?. sidiatur. Intervarias autem impugnationes, ab vna admodum fecreta, fed plurimum damni inferente, plurimi funt Tepidit & oppugnati, de qua nunc mihi dicen- primus dum est, nempe tepiditate & animi damonis refrixione, quam nonnulli fentiunt impetus dum cogitant, audiunt aut legunt i- imperfepsum rei apicem seu caput, in quo & Deune consistit fummus hic amor, nempe volentes vtdesideretur ipsius Dei esse, gloria, amare. &omnebonű eius, propter ipsummet Deum . Expedit autem vt duo Duo comcirca hac consideremus. Primum, tratepiquid sit quod rem tam sublimem te- ditatem pefacere possit, aut ad algorem de- consideraducere, cum sit divinus calor. Secun-da.

Qua

tor

200

per

vel

tu (

ca

Ri

CE

el

m

fu

CO

pi

pu léi

lei

bo

pr

quell

tui

Vic

qu

cra

160

Simile.

dum, quod fit huic malo remedium adhibendum. Quod primum eft, hac similitudine oftendemus. Namfinductiad videndum rem aliqua maximi pretij ex defectu nostra cognitionis res illa iam propofita nobis videatur vilis effe, aut modica æstimationis, experimur indubiè frigescere appetitum, quo illam videre cupiebamus, etiam fin reive. ritate eius sit pretij, cuius nobis suerat prædicata. Idiplum fane nonnullis frequenter accidit in hoc ad Dei amore, dum & parum rem percipiunt, & aduerfarius illos impetit, quod præfertim ijs cotingit, qui suauitate ac dulcedine, quam hicamor secum adferre solet, præuenti non cfunt: qui audientes hunc amoremin hoc confistere, vt cupiamus, & intus in nobis fentiamus complacentiam, ex omni bono & gloria quæ in Deo funt, vt hocipfo capite dictument, frigefount, existimantes operatione hanc uon adeò tubliniem esse, sed iudicant alias effe, aut haberi posse sublimiores, cam corporales quam spiri-

um

hac

111-

12-

og-

110-

Icæ

bie

VI-

Ve-

fue-

nul-

Deú

ipi-

etit,

fua-

nor

non

nin

itus

am,

090

eft,

nē

fed

fle

am

III=

161

spirituales, imaginantes nonnulla, one sibi maioris esse pretij iudicanm, quodque illas deceret tanti Dei Teporis in acdomini seruos operari, vtpote o- amando pera magnæ fortitudinis corporalis, que canse veluti turrim ingentem vnico impe- fit? mdiruere, aut vno gladij ichu decem cataphractos milites descindere. Rurlum magnum scientię signum, vt siquisomnes ethnicos, adhibita licetabillis omni mundana scientia, elingues redderet: autalia quæuis magna opera, quæ in mundo magnæ Sunt admiracioni, qualia sunt ingens contemplatio, miracula operari, aut prophetare, quæq; ab ijs qui ita oppugnatur, ant tétatur, maioris excellénxiudicantur, quam animam fubleuare, ve gaudeat in Deo esse omne bonum, & gloriam, quæ habet, ac proinde tepescunt in dirigendo quicquid ipfis in hac vita faciendum elf,adhoc duntaxat ve hunc assequaturamorem qui in eorum oculis no videtur admodum sublimis, quanquamtalem esse credant, eo quod sacrascriptura id afferat, & propemodum

162

dum de Deo admirantur, quod hune amorem præferat omnibus quæ fiunt, aut fieri possunt . Est autemad. uertendum, quòd quemadmodum appetitus rerum nociuarum,&naufeabundarum, vt plurimum ex eade radice agroto proueniunt, vtpoteex palati infectione seu corruptione:ita quoque de eo contigit, qui magni æstimat signa illa magnæ fortitudi. nis corporalis, aut scientia, & similium. Illum autem Dei amorem, de quo diximus, videtur existimareno esse tanti pretij, id enim prouenit ex co, quòd animæ palatum fit infecti, quemadmodum etiam quarto prime partis documento dictum est: adiucta simul, vt diximus aduersarijop. pugnatione. Non tamen ob id, villot est bonus cibus, quam malus, neque Dei amor minus præstans cateris omnibus operibus, sed loge prastantior. Huiusmodi nihilominus refrigescëtia, ijs qui adhuc sunt fragiles, non parum adfert nocumentit neque enim vel operis magnitudo cos inuitat, cum illam non percipi-

UNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN ant: &hii oper igitu med

mal con ran vt1

pqu

præ mus præ prie dai

festi stuck hab thic lia,

que gui

run did

rita

ant:

#### PRIMAE PARTIS. 163

une

fi-

ad.

ımı

au-

adé

eex

e: i-

igni

udi-

imi-

, de

e no

t PY

ctú.

ime

diű-

Op-

liot

ne-

ete-

ræ-

ius

ra-

nti:

do

pi-

nt:

mineq; rei gustus vires eistribuit Mincatque illine prouenit, vt in pere vires deficiant. Aequum est igitur, imò & necessarium, vt tanto medeamur incommodo. Cognita inque huius temporis causa, videnum est, quod sit adhibendum huic malo remedium. Primum ergo & communissimum remedium ad curandumhoc malum est, prouidere teporena ve sanetur corruptus appetitus, vt animi pradicto quarto documento diximus: statimque perspicient hi qui prædictum patiebantur teporem, priora illa opera, quæ ipfi admirandaiudicabant, admodum abiecta eflesiad Dei amorem illa conferas. Istud nos docet D. Paulus, qui cu sanu hberet palatum, scribens ad Corinthios, dicit, ac indicat cæteraæqualia, aut maiora prædictis, opera, absque amore nullius esse pretij. Si linguis, inquit, hominum loquar & angebrum, & si distribuero in cibos pauperum omnes facultates meas, & fitradidero corpus meuita vt ardeat, cha waten autem non babuero, nibil sū, mibili

aduersus 1

nihil mihi prodest, neque magnæ de-

perat

fieri f

nun luda

dum

Liber

dum

redd

gnil

qua

glut

est e

illic

feral

tasv

noff

valo

Luo 1

Yolu

femp

Ditu

tere

veli

& an

boni

nost

blim

pera-

164

benthæc haberi æstimationis. Ac deinde post hæc omnia loquens de Sublimibus operibus, seu virtutib', afferit omnibus præeminere charitatem. Idipfum dixit ipfe Deifilius Dominus noster, quemadarodum initio huius capitis scriptum est,mamium præ- nifestum est igitur amorem, omnin operum esse præcipuum cum absque ipfo cærera omnia nihil fint. Et fanè absque longiori probatione nobis satis esse deberet, quod æterna Dei Sapientia, qua errare nequit, istud vult ac eligit, nobisque facere precipit, præ omnibus quæ seu in cœlo feu in terra fieri possunt. Attamen de remedio magis fingulari prospicietes, quod de inexplicabili huius operis, quod est amare Deum, magnitudine quippiam sentire faciat, expedit meo indicio, ve id in huncmodum declaremus. Manifestissime

verum est, nobilissimum quod Deus

in nobis collocauit ad operandum

esse liberum arbitrium, quo libere

quiduis operamur. Huius itaque 0-

Amor Dei omвіринт.

Libertas arbitrij, eius Pis.

TERTIAE PARTIS. 165 pentio erit nobilissima qua à nobis ferpotestin hac vita, nempe vt bonum aliquid effe cognoscentes, illidamemus . Est tamen adnertendim quod & nos & simul nostrum Iberum arbitrium parum admodum sumus. Si ergo illud sublimè reddere cupimus, vt opus eius magnisit pretij, non alind est medium, quam ve vniatur, ac fortiffime conglutinetur voluntati, quæ infinitæ estexcellentiæ, eogne modo ipsum illiconiungamus, vtad aliud nihil feratur, nisi quod infinita illa voluntasvoluerit: tum enim ipsum velle nostri fragilis arbitrij erit infiniti valoris ac sublimitatis, cum relicto Voluntas suo velle, habet velle illius infinitæ diuina voluntatis, quæ Dei est: illeenim nostri arlemper vult, imat, & gandet ob infi- bitrij est mumbonum quod habet. Vult præ-nobilitas terea multas ob causas, ve hoc ipsum or amorus regue velimus quod ipfe tantopere cupit Wamat . Primum, ob folam fuam bonitatem, qua voluit vt abiectum nollrum arbitrium in tantam fuolimaretur nobilitatem, vt habetet

le-

Ac

de

9,

1-

us

1-

12-

IIŪ

ue

nè

bis

)ei

ud

ci-

10

de

iē-

0-

11-

X-

0-

iè

15

m

è

)-

166 CAPVI PRIMVM

IAC

DIL.

Dit

cœ

rap

the

ta,

in

hic

rire

hoc

cœ

ftra

hui

cell

ann

gen

tion

qui

imp

quit

cœ

ret velle infiniti valoris, vt dictum est. Secundum, quia cum nos adtan. tum bonum creauerit, æquumest vt aliquod ipfipræstemus obsequium. Quod autem erit obsequium quod ei præstare poterimus cum illama. iestas nullo nostro egeat obsequio, etiam fi maximum fit, quodimigimaripossitaut cogitari . Dicimus quòd, ne ociosi simus, cum Deus nullo egear, nec maius bonum habere possit quam nunc habeat, equumes, Vttaquam obsequiosi serui quigandent de bono Domini sui, in hoc tota vita occupemur, yt debono& gloria ipsius Dei gaudeamus, & cerce facile quisque videbie admodum æquum esse, remque maximam, vtomnia tam cælestia quam terrestria, ceteris omnibo omissis, in hoc seper occupentur, vt gaudeant debono& gloria quibus Deus infinite plenus est. Tertium item propter quod vo-Iuit Deus nostram voluntatemadiugi ac vniri ei quod præ omnibusiple cupit est, eò quòd iustissimumsit, vt sam adhuc in terra positi quarere incl.

# TERTIAE PARTIS. hipiamus voluntatem illam infimam à cuius adimpletione prouenitperpetuailla beatitudo, quam in celis expectamus, quam iam in terapossidere incipit is qui huiusmodiducitur amore: vt enim afferunt heologigloria est gratia consumma\_ Charitati ta, hocest, gloria est, charitatem hac respondee in perfectione possidere, atque itagloria. hicinchoatur, & in celis perficitur. Operapretium autem eritistud aperire declarando quonam pacto in hoc amore perficiatur gloria illa celestis, quod etiam principali no-Araintentioni subseruiet, nempe vt huiusamoris, de quo loquimur, excellentia demonstretur. Ad quod annotandum erit, quod, etiam diligentissimè relegendum est: quod omnenostrum gaudium ex adimpletionenostræ voluntatis prouenit. Et quantò magis nostra voluntas aliquid desiderat, quatoq; perfectio ad-calestis impletur q desiderat, tato mai cole-beatituda quitur gaudiū. Ad hæc cosideremus, n quo poquòd beatitudo, fine perfectum inifia. celogaudium, ex Dei visione prouenit

UM

an-

tvt

m.

lod

na

110,

igi-

nus

nul-

ere

eft,

7211e

hoc

08

er-

um

to-

ria,

per 0&

nus

VO-

iú-

ple

, Vt

ere

de

tel

pr

0

D

ta

rit

de

at

qu

fe

ra

fig

ma

de

N

Hit!

ma bis

dic

168

uenit, qui ipfo momente quo vide tur, in vniuersis qui ipsum vident perfectissimam cognitionem infundir, quòd ille digniffimas fit, qui bonum & gloriam infinitam habeat. Nam vt primum vident ipsum, omnes sunt sapientes ac prudentes, ve videat quisque quid sibi conueniar cui cognitioni simul adiungiuri. plius Dei amor super omnia creata, vnà cum ineffabili desiderio, vtiple possideat omne illud bonum & glo riam quibus dignus este quod dest derium intensissimamque voluntatatem cuiusque semper clara visio consequitur, qua nouerunt, aperteq; videtillud suu desideriu longe perfectius adimpleri, qua ipfi valeat coprehendere. Videt siquide ac intelligut Deli ipsu que tatopere amártato bono & gloria decoratu, vt obillius infinitatem, nec ipsi valeat perfette intelligere, nec illi valeat defectus aut augmétum accedere glorie Rursum tanto mains esse cuiusque gaudiu, vt dictu est, quato mains est desse derium, quan oque perfectius adimpletur.

TERTIAE PARTIS. 16 oletur. Hic autem aperitur amplitudo gloriæ cuinfque beati, cum tam fiblimi modo compleatur ipcoru desiderium, quo nullum potest esse excelsius: porrò desiderium illudest infiniti boni ipfius Dei, cuius maiori tenentur amore ac defiderio quam propriæ, quæ ipfis competit, gloriæ. O verè beatum illum qui interra Deiesse, ac gloriam intima voluntateamauerit, & contemplatus fuerit, cum eo peruenturus fit, vt fuum desiderium tam sublimi modo videatin calo adimpletum. Quisnam est qui imaginari possit quantum suæ gloriz hic dominus, fine eiusdem in sediminutione, tribuet ei qui in terrahabitas, nihil aliud optauerit, nifigloriam ac magnitudinem, quam maiestas illa possider ? Hæc omnia declarant id quod habet D. Paulus: Neque oculus vidit neque auris audi- 1. cor. 2. uit, necin cor hominis ascendit gloria magnitudo, quam praparauit Deus bis, qui diligunt illum. Hoc autem dicit, eò quòd nemo concipere possit, quam intime hi, qui Deum hic ama-

UNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN

ide

dent

fun-

bo-

eat.

om-

, Vt

niac

ur i-

eata,

iple

glo

defi-

untavisio

rteg;

telli-

táto

Hius

fecte ctus

Rur-

gall-

defia

im-

eture

#### CAPYT PRIMVM

amarunt, optent in cœlo, velintque honum quod Deus possidet & quam sublimi modo in ipsis adimpleatur hoc defiderium, quantum que sitgandium, tum de hoc tum de illo. Manifestum igitur est quantæ sit excelle. tiæ opus hocamoris Dei, quanquam neclingua sit, neccalamus quiad plenum illud explicare valeat, quitum in se est. Prouisum etiamestde remedio tepiditati, quæ nouisinhac militia tyronibus posset occurrere, cum non tepiditas certe, sed potius diuini amoris incedium subintrare deberet cor nostrum, non solum quoties de sancto hoc amore cogitamus, autillum nominari audimus, verű etiam quoties aliquid facimus aut cogitamus, quod nobis auxilio offe potest, quo ad ilum disponamur, quemadmodum est quicquid ad nostram doctrinam coscribitur. Qui ergo iam declarauerimus, quisnam Aceximins ille Dei amor ad quem nati fumus, operæpretium erit, vtia tractemus, quantum aut quoties in hocamore nos occupare debeamus.

UNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN et resp men sieri sent

mut rem mu mul

ama

rum lius auta near lius

non tem eft,

**Ipat** 

dur. spat

veri aliji illo

que

àm

ur

all-

ını-

lle-

iam

iad

jua-

lt de

hac

ere,

tiùs

rare

lùm

gita-

nus,

mus

vilio

nur,

110-

Qui

nam

iem

vtia

sin

ius. BE

Enquanquam breuiter dari possit Quantifit responsio, quod semper, autinnu- amor in meris, eadem etiam hora vicibus, si Deum. seripossit: attamen quo viuidius sentire valeamus, quam continue sic amare deberemus, expedit vt aduertamus quòd si commendanda est comutatio, qua quis vnius horæ laborem subiret, aut daret modicum numum argentum in redemptionem millehominum à Mauris captinatorum, absque vlla comparationeme lius collocatum haberi debet, vt ide autalius quiuis homo mortem sustineat,imò & mortes innumeras, vt aliusquispiam vel minimo temporis spatio Denamer, si absque illa morusleu mortium perpessione haberi nonpossit ille amor, vel illo breui temporis spatio, idque adeò verum eff, vt non folum hoc locum habeat, dum is qui sic breui illo temporis lpatio Deum amat, per eum amorem welestem nancisceretur gloriam: verum etiam si certi essemus, ipsum alijs varijs in Deum obsequijs, absq: illo breuitemporis amore gloriam

277

noft

2010

adhi

quic

fime

20 1

fin

Tan

uer

hen

dec

pot

iniu

fect

fum

aliq

tum

uis

tem

le del

per.

re :

nes

infe

am2

obtenturum: quod hinc oftendi potest. Nam maius bonum in se habet breuis ille amor, quam malisitino. mni tolerato dolore eius, qui etiam millies mortem oppeteret. Praterea · incomparabiliter adhuc maius erit bonum, si consideremus quodbreni illi amori debetur augmentum gratiæ, ac proinde etiam augmentum perpetui amoris cum gloria celesti.

Amoris

Quantum autem illud fit bonum,copremium. gnoscere poterit, qui intellexerit quanta fit divini amoris magnitudo. Hoc autem cognito, clarius elucet quod semper aut innumeris vicibus, adeò sublimem operationem operari debemus, vt hic quod nostrumest agentes, viribus erescamus ad operationem in cœlo: vbi qui gloriam consecuti sunt, tantò sublimiùs amant, quatò in terris magis amarun. Quod frexcelfum hunc Deum innumeris vicibus amare debemus, eò quodinæstimabilis bonitatis sit hic Negligen- actus amoris: nunc connertamus nos tie buma vt nostram confideremus negligentiam ac malitiam, & videamus qua

2

et

00

n

2

12

III

3=

m ti.

-00

TIE do.

cet

US,

r2-

eit

ra-

am

20

Úľ.

1114

eò

IC

0\$

11-

12

120

amire deflere deberemus omne vite polire momentum, quod absq; hoc more pertransijt. Rursum quanto adhuc amarius deflere deberemus quicquid nos ab hoc amore difiunni, cuiusmodi est peccatum : quod smortale fit, inimicus es capitalis, ac penitus huic amori contrarius? fin verò veniale; teporem acremoramtantobono inducit. Ad hæc aduertamus quanta sit dignum reprehensione, si non intimè gaudeamus deomnieo, quod ad hoc bonum nos potest promouere: cuiusmodi sunt iniuria, vilipensiones, & queuis persecutiones. Atque è diuerso, si non summe do leamus quoties huic bono aliquod nobis præstetur impedimeum, puta humani fauores, & quæuis delectatio, aut complacentia temporalis. Sanè tam reprehensibi- Impedile est nos non gaudere siue dolere metachade his quæ iam diximus, quanto af- ritatis. perius esser, millies mortem sustinese, quam iniurias seu persecutiones quas humana malitia solet inferre: aut tristitias, quas sentire H

#### 174 CAPVI PRIMYM

Ara

fug

aut

abl

mu

am

car

fin

cic

pro

du

no.

tű

am

dic

der

ter:

por

de

Do

no.

nib

der

in (

fub

possemus, dum humanos fauores aut alia, quæ delectationes nobis adfer. re folent, fugeremus. Rursumnein tam præclaro itinere quippiam nobis impedimento sit, annotandum est, quòd si interdum ob debilitatem corporis; aut quia nondum in anima tantam virtutem consecuti sumus, quanta effet necessaria ad tolerandas aduersitates necesse fuerit sugerepersecutiones, eorumque socie tates qui nos malis afficiunt; aut procurare vel suscipere nonnulla delicata seu sapida, vt id faciamus intentione actuali, euitandi maiora mala, plurimumá; eo ipso dolentes, quòd fugiendo aduería recedamus abeo, quod nos promouere posset adtantum bonum, quantus est Dei amor; quodque illa delectabilia assumentes omittamus illa aspera, ad qua ob nostrænegligentiæ malitiam obligamur. Deberemus quoque idiplum facere cum humili ad DeumacDo. minum nostrum prece, qua supplices ab eo peteremus, vt virtutem in corpore & anima nostra roboraret, que

JNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN

व्या

er.

111

0-

m

em

m2

15,

m-

ge-

cie-

-01

eli-

en.

ıla,

iòd

co,

an-

101 en-

00

oli-

ım

00

li-

111

et,

10

quo acceptis viribus ad refistenduna fagilitati, ob quam ex defectu no-Ara virtutis necessarium nobis est fugere huiusmodi persecutiones, aut quæ delectabilia funt suscipere, absque vllo impedimento dispona. mur, vt dictum est, ad excelfum ipsi. amorem. Vt autem clarius cognofcamus quanta reprehensione dignæ fint negligentiæ, quibus ab hoc precioloamore deficimus, non parum proderit videre & annotare secundum caput secunde partis, nempe de nostriipsorum odio, quod fundamétú est ac primaria dispositio ad Dei amorem. Itaque amore Dei, rurfum dico, amore Dei, recogitemus ac poderemus. Et quia non sunt nobis in Oratione terrisbilances, quibus id continue charicas ponderari valear, peramus à Deo, ve decœlo nobis prouideat: faxitque Dominus ne vnquam fatigetur vita nostra ab hac re pensiranda. Ex omnibus his norandum est quantæ sit dementia, non procurare excelsam incoelis gloriam, cum illius gloria siblimitas amoris amaritudini de-

H

### 176 CAPVT PRIMVM

Charita sis obliga-

beatur. Quòd etiam si nobis cura non effer magnitudo gloriæ, quæ nobis destinatur, plurimum tamen obligati fum' curare, vt affequamur magnitudine amoris: quò facti gloriofi, femper amaremus eum, qui dignissimus est ab omnibus summeamari. Vt autem videamus quomodo frequenter amare valeamus, potifimum cum deserit nos ille gustussiue dulcedo, quæ solet ex se ad amandum incitare: huic malo remedium adfertur sexto documento, vbi offeditur concessum nobis esse à Deo, ve possimus hoc velillud velle quoties libet. Ex his omnibus aduertat prudes Christiseruus, quanta faciamus iactură, eamý; irrecuperabilé, quotquot temporum momentis Deumamare possemus, & illud omittimus. Quod si dolendum est dum quis sua negligentia magnarum dignitatum aut terrenorum thefaurorum facit iacturam: quanto triftius est (cum loge maior sit iactura)omittere, vel ad vnicum momentum amare Dell, ctiam si nullum concurrat peccatú.

Neglesta charitatis castura.

AQ-

ian

nifi

icar

2m

acti

qua

lim

pie

qui

mu

aut

tos

got

ine

2m

fuff

illu

mag

eft

Vr.1

ter

bit

hoc

Ain

ICV

Spic .

TX2

uz

en

II

0-

di.

2-

do

Mi-

Sila

an-

um

stě-

, 15

165

ru-

nus

101-

na-

US.

lua

um

CIT

ım

vel

eli,

Ú.

d=

Amertamus quod peritissimus etimartifex, nullum facit lucrum, midum in suo operatur artificio: 80 itanec Dei seruus fit locupletior in amore, nisi dum speciales producie adus ipfius amoris. Confideratis his que iam dicta funt, de hoc tam sublimi amore, quisque meritò scire cupiet quam rationem habebimus aut quidnam agemus vt illum obtineamus. Prinfquam autem hoc dicatur via ad aut aperiatur, animaduertem' mul- charitast. tos in hoc errasse, quod putantes negotium compendio perficere, statim inexordio voluerunt plenè in Dei amore exerceri, non premissa ad hoc sufficienti præparatione. Siquidem illum intuendo, aut aliquid de eius magnitudine subodorando, visus est illis rantæ amœnitatis hortus: vr, non confiderantes, nec ingressi iterquodad talem amorem præferibit sacrum Euangelium, de quo in hoctractatu dictum est, non per osium ingredi, sed aliunde insilirevoluerint, dumque sibi non propicerent, inuenerunt se deuian-H 6

# 178 CAPVT PRIMVM

ri

ex

de

ei

r

bi

h

m

n

no

ģ

8

ft

ta bi

q

q

qı

tes, & absque vllo itinere. Potens quidem est Deus, vt quemcunq; voluerit vnico saltu in editissimo loco constituat, metuendum est tamen ei qui infilije, eò quod interdumputabit se à Deo ductum esse, cumsuata. tum præsumptione ductus sit:quemadmodum de eo fieri existimamus, qui, relicta via euangelica, statim vult in huius sublimis amoris terminos infilire. Neque hoc tamévo. lumus, vt qui ad hunc excelsum amorem se præparant, initio illum penitus deserant, sed ne in exordio ita se totos in illud proijciant, vtobliuiscantur præparationis acitineris enangelici, quod filius Dei nobis tradidit. Tantò enim certior erit præparatio, quato sublimiùs sequis in Dei amore collocauerit, per exercitia quæ nobis tradidit euangolium, & iam dicta funt effe ad illum amorem necessaria. Debet itaqihumilis seruus, qui tam pretiosum liquorem in anima sua excipere nititur, quò suauitate gloriæ excelsum Deum suum glorisicet, multis die-

rugiedus amor sui.

### PRIMAE PARTIS.

ens

VO-

CO

ei

ta-

ta-

em-

IUS,

tim

ter-

Y04

n 2-

um

dio

to-

ine-

obis

erit

THIS

ex-

ige-

um hu-

li-

itte

um ie-

ous

busprimum se exercere in his quæ sprascripta sunt, & præ omnibus maseipso sese extricet. Vbi autem rite, aut sufficienter saltem, in eo se exercitatum viderit: si Deus ac Dominus noster in benedictionibus dulcedinis fuccurrerit, magno erunt eiauxilio, vt cum facilitate amet. Quodsidesit, aut etiam dum sese offerthæc suauitas, industrie illi operandum est in hunc modum. Breui- Exercit busin memoriam reducat qua gra- tie ad de sit bonum & gloria quam Deus chariteres habet, confiderando illum vt optimum, & dignissimum, vt de eius bono omnes gaudeant: statimque inclinet voluntatem vt id cupiat, & de tatobono Dei sui gaudeat, persistatquein eo velle quantum potuerit. Quòd si aliquantum in hoc distrachis aut tepefæctus fuerit, rurfum statim ad eundem modum se couertat: & ita quantum fibi fuerit, possibile, non omittat producere actus, quibus cupiat seu amet bonum illud quod habet Deus, & in animo frequentissimè gaudio exiliat, conside-

H

cer

qua

om

que

2d |

que

es

m

bo

ten

Vt (

ptu

tis,

de det

om

vic

tio

bus

111

Amoris actus vt

existant.

rans Deum infinitis bonis plenissimum. Ex magna autem huius exercitij continuatione, necessum est vtad excellum amorem subleuerur. Nec aliud est frequéter amoris actus producere, quam si quis eadem horareferri andeat plurima fui fingularis amici stratagemata, aut exhibitos ei honores eximios, & de quolibeteo. rum gaudeat : quodlibet illorugau. diorum, ex affectu ad illu procedentium, dicitur actus amoris. Cum ergo Dei honor & gloria fint infinita, & infinita excellétie, similiter quicquid agit aut creat, & horu quodlibet singularem eins referat dignitarem achonorem: neque sufficiant vniuersa vitæ nostræ momenta, vtillas audiamus aut confideremus, debem' faltë illas fub nomineboni& gloriæ infinitæ accumulare, & volutatis actus producere, inclinando eam vt cupiat, & de hoc omnibus vitæ nostræ momentis gaudeat, cum hoc illi longè magis quam vlli aliq amico debeamus, cum ex magnifica quoque eius beneficentia tanta pars

181

新 B 150

Washing -

eloriceius in nos resultet. Posset auum quis adeò se in his actibus exercere (etiam si desit illa dulcedo quam appellant deuotionem) vt in omni loco & in omni negotio frequenter Deum amaret, non quæsito adhoc loco secreto, aut noua sui sequestratione: quemadmodum indiescontingere solet, quod gaudeat amicus dum audit recenter accidisse bonum alteri suo amico, qui de hoc subitò gaudet, non quærens aliud tempus, locum aut sequestrationem, vide eo gaudeat. Adprædictosaausplurimum conducit, quod feriprum est secundo & sexto documentis, & capite de suiipsius odio. Vndecolligere licebit quonam modo debeant hi actus produci, quodque omne illud fieri debeat, eò quòd dignissimus sit Deus, vt propter iplum illud faciamus. Neque videri debet labor aut remoratio, obista recurrere ad prædicta documenta, nam vbi paucis diebusid actum fuerit, facile potetit quis operari, etiam ad ea non

Chur

aus

tian

1115

non heb

bet

aff

tra

dun

tisa

nim

tate

Supe

cto

nen

reni

ctat

falte

mal

quii

vel

tate

Ver1

effe

182

recurrens. Videbitur fortassisalicui modus facilior quo perueniri possie ad hunc amorem, si ille feruenter à Deo petatur per modum orationis, qui scriptus est capite de oratione, vnà cum virtutum exercitijs, de quibus iam diximus. Et si recte inspiciatur, propemodum idem est, attamen breuiùs ac sublimius eum asseque. tur is, qui vnà cum tali oratione fese iuuare nouerit actibus sexti documenti, quod & in oratione, & extra illam contingere solet, quemadmodum ibi declaratum est, & similiter nono capite de quatuor animi affe-Aibus. Nam in quolibet actu illoru inuenitur nouum obsequium & augmentum. Et cum interdum contingat vt aliqui annitantur hos actusamandi & cupiendi bonum & gloria Dei producere, omnesque suos actus & motus in eius obsequium reducere, inueniant tamen ad hoc voluntatem valde hebetem esse: vt huicmalo remedium adferatur, credamus id pobis prouenire, eò quòd desitsanctum nostri odium, quod nos rede-

Allum amoris quid imgediat.

à

2=

n

e.

U-

13

0-

er

e.

rű

u-

n-

2-

iä

15

è

139

por noster docuit, de quo supra diamest partis secundæ capite seculo: aut quod hæreat quispiam affeausadrem aliquam terrenam, velutiamor non necessariæ delectarionis, aut affectus ad aliam personam non recte ordinatus. Qui ergo scita hebetem inuenerit, diligenter debet in se huiusmodi defectum vel affectum perquirere, illumque contrarijsactibus auferre, quemadmodum capite sequenti dicetur, & multisantea locis dictum est. Neque enimaliudest velle inclinare voluntatem vt producat actus amoris Dei super omnia, non obtento priùs sandoac pretiofo sui odio, aut permanente affectu ad aliud quippiam terrenum, seu quiduis aliud, quod deledationem adferat, in Deu actu, aut saltem virtute non ordinatam, qua malleo ea velle discindere quæ requirunt nouaculam, aut cultrum, velensem acutissimum. Certè volutitem quæ producere habet actus veriac synceri amoris, adeò acutam the oporter, vt penetret quicquid obie-

2/100

bus

121

licit

9110

oné

mag

gnis

ben

tas

da &

pro

gili

cédi

fari

tes :

que

Spic

acb

capi

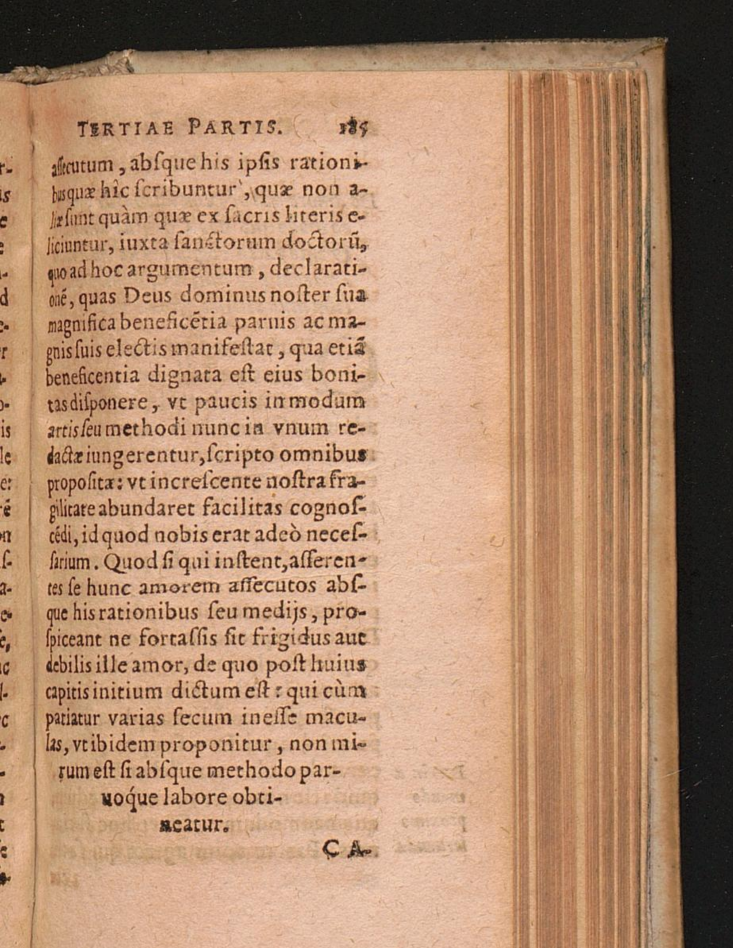
pati

las,

FI

134

obiectum fuerit, donec ad Deuperueniat. Huiusmodi autem voluntas etiam in quiete & fine labore, mille imò lógèplures amoris actus indie producet, quorum vel minimus tantifit meriti, vefolus hominem ad excelfum in cœlis gloriæ gradume. leuare sufficiat. Et contrà qui per voluntatem modico inordinato amore, vt dictum eft, hebetem aut obtufam, conatur erigere se, vt amoris actus producat, huic adeò difficile est amare, quam malleo dividerer sublimitas enim perfecti amoris re adeò vilem & abiectam fecumnon patitur. Neque admirari debet quifpiam, quòd ad hunc obtinendumamorem tanta hic ponatur circunspe-Ctio, dices multos illum obrinuisse, non adhibitis tot cautelis, neq; hac ratione seu methodo. Nã & simulti ipsum sint assecuti, priusquam hac scriberentur, qui tamen recte perpenderit, quid redemptor nostervoluerit cum diceret vniuersam legem ab amore pendere, aperte percipiet neminem via communi illum effe 200



### CAPVI SECVNDVM CAPVT II.

De amore qui proximo debetur, nepe eomodo quo nos Christus amauit, E quo pacto cognoscatur nostrum amorem effe propter folum Deum, cum multi in hoc fallantur.

Vemadmodum caput de Dei amore post illa que precesse rant ponebatur, eò quòdipla adeum assequendum erant accommoda: ita hoc caput vnà cum seque. ei ponuntur post illud caput de Dei amore. Nam vt bonus sit amor quem habemus ad proximum, de quo hoc capite dicédum est, & quem adnosipsos habemus, de quo sequenti capite agetur, necessum est vt ab ipso Dei amore procedat. Pro his ergo que de proximi amore dicenda funt, annotanda est quædam regula quæ potest operi cuilibet applicari:népe quòd is qui Deo semper placere Duo in a cupit, duo aduertere debet. Primum, quid ille nos velit agere: Secundum, quemadmodum velit vt hoc faciamus. Parum enim ageret qui face-

mando proxima eruanda.

111

mod EXC

VtO fere

mo

pit,

eft,

ren

fin

cup

qua

nis

idf

mi

mai

ecli

tur

le in

que

inq

um.

VOS

ape

uer

vel

HOS

#### TERPIAE PARTIS.

mquod cupit Deus, nisi eriam eo modo faceret quo ille vult vt fiat. Acellentissimum opus quod vult vroperemur, est vr se amemus, & de serecogitemus: sitamen id non eo modo faceremus quo ipse fieri cupit,& quo priori capite declaratum est, non effet illi gratum, aut magna remuneratione dignum. Aliud huic simile opus, quod nos Deus agere cupitest, vt proximum amemus: sed quantumuis Deus id fieri exoptet, nisillum amemus modo quo Deus idfieri cupit, non assequemur sublimiailla præmia eorum qui recte amant, vt habet D. Gregorius . Nam etihuic modo amandi non aduersetur sacra eloquia, quasi peccatum esseindicent, ita tamen non fit per eu, quomodo Deus fieri cupit. Hocest, dus proxiinquit maiestas illa, præceptum meum, vt diligatis inuicem ficut dilexi vos. Expedit ergo vt aliquantulim aperiamus quo modo ille nos amauerit, vt intelligamus in quem modů velit vt proximum amemus. Amauic nos supremus hic Dominus, deduce-

ei

m

30

ſ.

2lo

30

t,

é.

#### 183 CAPVT SECVNDYN

111

ceti

nul

ine

fitq

nan

281

fe :

de

nu

pro

qui

Vt dis

rip

hui

det

del

loc

mo

ris.

inc

fer

MO C

do nos ad sublimem sui amorem, amauit nos inducendo ad toleranda huius mundi aduerfa, nunquam lazando frenum ad vana huius faculi oblectamenta, supra id quod necesfum foret ad corporis sustentatione: amauit nos moriens, vt daret nobis virtutes & gloria. Et hoc amadimodo fuit omniú maxime amori dedit! inimicissimus auté omnis vaniamoris, quo núc amatores inuice fe prosequutur forisq; ostedut, qui admodum dilutus est. Faxit auté Deus ne infectiuus fit voluntatis, quæ, vt tëplum Dei sit, creata est. Certumest quod si animam talis amor non inficeret, non dixisset Dei filius. Qui no edit patrem & matré & fratres & sorores, non potest meus esse discipulus. Itaque inuicem nos amaredebemus, & co modo quo praceptor noster nos docer, abiectis cunclisalijs vanitatibus, quæ amori seimmiscere solent, quarum vnam qualpirituales personas magis concernit, hic proponamus. Offentur persona quapiam, quo ad animam, virtuti

#### TERTIAE PARTIS. 186

, 2-

lda

12-

ıli

ef-

né:

bis

10-

1t2:

110-

10-

no-

s ne

te-

rest

nfi-

nó

s &

ſci-

de-

tor

520

11-

01-

It,

na

MEA

di-

ddita, quo ad corporalem præsentim& conversationem, grata & fama. Huic personæ afficiuntur nonnulli spirituales, in tantum vt corde incius amorem captini teneantur, Exemple sique molestum huiusmodi perso- vanianam non videre, non alioqui, non moris. agnoscere in ipsa reciprocum erga se amorem. Vanus est hic amor. Vndeapud quo sdam ortum est, vr magnum subirent laborem, parum tamé proficerent, & exiguum Dei obsequium exhiberent. Præstabit autem, vieius vanitatem, quò aperte cundispateat oftendamus, quod hac fieripoterit comparatione. Est tibi fortassis amicus qui habet seruu, amor hains serui amici tui ita cor tuum detinet captiuum, vt longe magis te delectet cum ipfo conuerfari & colloqui, quam cum amico. Si dicasamorem hunc, quo seruum persequetis, esse propter amicum, quis non ridebit? Nam eth fieri potest quod inchoat' sit amor eò quod hic amici seruus esset, ex quo tamé adeò hicamorincreuit, ve magiste delectet ser 111

#### 890 CAPVT PRIMYM

m

au

mo

elu

Cla

ad 1

fili

pri

mi

do

con

mo

mu

vni

&i

tea

tum

qua

ber

atta

bea

nec

Jus (

bon

rere

lam

ui conversatio quam amici, manife. stum est quod nunc illum non ames propter amicum, sed quia suauis & grata tibi est eius conuersatio. Proinde certum est pari modo, risudignum esse, dicere propter Deumesse amoremillum de quo antea loquebamur, etiam si fortassis partem habeat amoris spiritualis: sed ei qui verè Deo addictus est, non satisesse debet partem Deo tradere, sed toti, ita ve totus affectus in Deo occupezur, aut in aliquo quod totumadipsu dirigatur. Abijciatur ergo quicquid vnum est in eo amore, cum certè id in Deum ordinari aut dirigi nequeat, id quod in creatura magis amatur, quam in Deo & creatore. A. mor nofter erga omnes tanto affe-Etuferri debet quantus procedere potest ex affectu quem ad Deum habemus, abiectis vniuersis alijsasse-Etibus, vt locum habeat is quem Deo debemus. Ad illa autem abijcienda non parum proderit id quod nono capite secundæ partis de vano gaudio continetur, vnà cum fexto documento.

UNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN

TERTIAE PARTIS. mento. Quum ergo iam in parte disum sit qualis esse debeat noster amor, & quo pacto abijciendus fit qui einsmodi non est, expedit vthic adijcimus paradigma, quod hunc amãdimodum aperiat, cui rei proderit admemoriam reducere bonum illū flium, de cuius erga patrem amore prioricapite dictum est, ad cuius similitudinem colligebamus quomodo excelfum patrem nostrum amare conueniat:ita & núc videamus quomodo ad huius imicationem debeamus patris nostri seruos amare, népe voinersos qui in mundo sunt amicos &inimicos. In illo ergo paradigmateaddamus patrem illum adeò amaumafilio suo, qui tamen nihil vnquam expectat à patre commodi, habere famulum quem vnice diligit: attamen cum nec sibi necessaria habeat, nisi quantum ipsi dat silius, ita nec suo famulo. Hic, inquam, famu-Insodiosusest, nec vlla in revtilis bono illi filio, qui si se tantum quæreret, famulum illum ablegaret, atamen nolens ve patri molestu quip-

UNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN

ife.

mes

58

ro-

di-

effe

ue-

ha-

qui

effe

otů,

upe-

ad i-

uic-

cer-

irigi

agis

e.A-

affe-

dere

ha-

offe-

Deo

nda

no

au-

cu-

nto.

## CAPVI SECVNDYM

piam accidat, sed potius quarens quicquid ipsi delectabile esse potest, nullo alio respectu inductus, in sua domoillum sustentat tanquam vnű filiorum, aut chariffimoru famulorum, & ita illi loquitur, eumq; pertractat: vt etiam si domum velletrelinquere dolerer filius, rogaretqine egrederetur, veritus ne pater deilli' absentia cotristaretur. Ex hocamore hanc eruimus eminentiam quòd ex patris amore omninò oritur, talemque oportet esse amorem quem 2d proximos habere debemus, nem-Amor Dei pe vt considerantes quod à Deotan-

121

fac

uei

10

po

ra

ma

fer

**fup** 

Mu

qua

nos

dét

mű

ple lis f

lequ

Vari

trge

gaul

bip

gof

iniu

nes.

in homi tum amati fint , quod pro ipsis morti se tradiderit, cu omnes adhuc eius essent inimici, omnes eos tantú amemus, subueniendo eis in omni co quod bonum est, quò dque ipsisi quo ad corpus, tum quoad animam necessarium est, quantum amarelolemus eos qui nos plurimum dele-Ctant: idque, etiam si ipsorum conuersatio nobis odiosa sit ac molesta: & itaillis loquamur, eisqueinomnibus necessarijs prouideamus, tanTERTIAE PARTIS.

ng

ft. ua

nũ 10-

er-

re-

ne 1

nouòd

,ta-

iem

emtan-

plis

huc

ıntü

mni

stú

am

10-

ele-

PHC

ta:

m-

211-

12m

quam ijs qui ab illo patre ac Domimostro plurimu diliguntur, qui iavult ae fieri iubet. Et hæc omnia sacre debemus tanta, tamque ferventi voluntate quam possumus, eò ohoc sit Deo maxime gratu, vultq; vidfaciamus, & est hæc infinita ei volútas vt ita à nobis fiat. Aduertant potilimum qui Deo placere deside- cur amarát, quòd qui squis nos iniuria afficit, magna præbet occasionem, vt in Dei feruitio crescamus: na post hac, que superueuit, magni boni occasionem, unctacu Dei præcepto, qui ita vult: quaexcusatione habebim', si eos qui nosmalis afficient, no intimis & ardétibus amainus visceribus, potissimiducofideramus quòd & Deus ipleatali nostro persecutore fortassi suscipier postmodu sublimia oblequia, quéadmodum coringir circa virios alios peccatores. Non debet trgo haberi bonus Dei seru', qui no gudet afflictibus vel iniurijs, que sibipro domino suo inseruntur. Si ergofælicem existimet, quando ipsů murijs & aduersitatibus appeticu,

diinimios

#### CAPYT TERTIYM 394

fola Deo seruiendi volutas facit no minus effe stabilem in amando eum, quem suus inordinatus affectus redderet odiosum, quam illum québeneficiorum abundantia amarecompellit. Aduertendum tamé est, quòd Licet om- etsi amor esse debeat æqualiteradyniuerfos, primum tamen exhiberi debet affectu, bonisque operibuserga eum qui virtuti deditus estacbeneficus.

un

plu

pul

ytp

illo

lige

Vei

inu

en

Op.

uid

gali mu

fert

UIS!

nun

da, teft

Ter

dun

non

feri

ribi

mu.

mag

mai

nes, boni tamen süt prius amandi.

# CAPVT III.

De amore cuiusque ad seipsum, & quomodo se amare debeat qui verè se amare cupit, it em de modo laudan. di Deum, illiq gratias agendi.

AMOY NO-Stri natu ralis eft.

Ded naturale est amare nosipsos, ve qui de hoc cupit do-Etrinam tradere, absq; metu alios ad iram prouocandi loquipolfit, cum adeò crenerit appetitusin amore quem ad nofipsos habemus, vt etiam si magnis opibus ditatisimus, paruæ à nobis iudicentur, ed quod ad maiora nosis sos amemus. Atque

TERTIAE PARTIS. bidfilius Dei præceptor noster eimius, cupiens vt proximos nostros plurimum amaremus, tanquam populum, pro quo animam posuerat: mpaucis verbis ostenderet, quantu 11 illos à nobis amari vellet, dixit: Di- Matt. 22. liges proximum tuum sicut teip sum. Verucum peccati cacitas adeò nos ri inuaferit, vt auferret iudiciū ac sci-1entia quomodo amare deberemus, )eoperæpretiti erit vt huic malo pro- pt nos ipuideamus, iuxta quod sacrum euan- sos amegalium prouidet. Hunc itaque dice- mus tria musseipsum amare, qui tria hæc ob- sunt ob-110lernat . Primu, vt votis viribus quid- sernanda. Se uisprocuret, vnde intelligit sibi boalla numaliquod prouenire posse. Seciidi,vt omne illud deuitet, quòd potest sibi damnum aut maluadferre. 106-Tertium, quod, etiam fi ad obtinendodum bonum sese difficilia offerant, etu non recuset se illis obijcere, & of-01ferre. De his tribus cum in superio-12ibus frequenter mentionem feceri-YE mus, pauca dutaxat attingemus, qua US, magis necessaria sunt, vt nosipsos abói mare diseamus. Quò ad primum hoque TUM

UNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN

rum trium, annotabimus illú canonem omni momento admodum necessariu, ad hoc ve quod bonumest, efficiatur valdebonum, nempequòd quacunque in re : rurfum repeto, quòd quacunque in re in vniuersum loquendo quam concupiueri. mus, aut obtinuerimus, duo conside. In quach rari possunt: Primu est bonu quodex que re duo ea re nobis contingit aut contingere

per

4011

tú l

om

nen

cup

dun

ytil

qui

dex

imi

inp

aliq

tant

tur,

mod

ex e

mag

tifu

dem

bebi

liuic

na.(

Oar min

amo

considera potest: alterum quod Deo gratum est, vt huiusmodi bonum nobisproueniat. Itaq; qui se amat, magnaque bona fibi defiderat, debet parui altimarebonu quod fibiipfi potest contingere, ex omni eo op facit aut desiderat, illud inqua, parui reputare debet, quatenus iuu ipfius bonum est, si ad secundu illud conferatur, nempe quod Dei sit obsequiu, & sancta eius volutatis adimpletio inde redudist & huic rei seruit secundum documobis op mentum antea traditu. Aduertamus quòd quifq; dum fe amat, summè curat aut ornamenta, aut vniuersameciam supellectilem suam meliorare, huiusmodi non sint, qualia esse cuperes

Bonum aliquod quomode debemus Bare.

#### TERTIAE PARTIS.

wet: & eo modo facere debet qui Espiritualiter amat. Siquide Deus dominus noster pretiosum ornametú seu margaritú nobis cotulit, quo omni tempore nos ditare valeamus, umpeappetitum. Hoc margaritum cupro aut stanno coelatú habemus dum quippiam ad nostrum bon u aut vtilitatem propriam appetimus, nce quiescere vnquam debemus donec Appetitus dextera Dei excelsi siat eiusmodi nofriimimmuratio, vt noster appetitus qui mulaties innobis semper agitatur, propriam aliquam exoptans vtilitatem, ia ea tantum curet, quibus Deus delectaur,potissimum quod tale sit, vt non modo Deus illud velit, sed & nofipsi ex eo magis ditemur. Siquidem què magis nostri proprij commodi obliuhuerimus, vt diuinæ gloriæ recordemur, tantò ille amplius curam habebit nos omni bono ditandi. O obluionem dignam perpetua memona.Orecordationemæterneglorie. Oamorem pretiosissimum, qui ho- Psal. 121 mines deos efficit. De hoc siquidem moreintelligendum est quod dicit

D.Aug.

d

e.

X

re

m

0-

uc

i-

11fi-

e-

,fi

pe

us

35:

U

IS

k-

0-

e,

U-

198

D. Aug. Si Deum amas, Deus es. Nam ego dixi, dij estis: Vt ergo tam sublimem nostri amorem obtineremus. voluit Deus noster vt in eo, in quo

mundani sese amare solent, nosipsos

edio haberemus. Et hoc vult dum in facro enangelio inbet vt nosiploso-

dio habeamus, veluti in superiori-

bus secundæ partis secundo capite declaratum est. Præter hæcomniae

um qui se verè amat præmoneone

fatis illi sit suauitas, quam percipiet in obsequijs Deo à se præstitis pro-

pter expectatam gloriam . Nam & fi

bona sit hæc suauitas, vt dictum est

Dei no in capite primo huius tertiæ partis,illa tamen Deus non in eum finemtri-

buit quò in sola ipsa quiesceremus,

sed vt per ipsam deueniamus ad gu-

stum percipiendum in consideratio-

ne boni, gloria, ac dominij, qua De-

Veru ser- us ipse possidet, veque magno animo

ipsum laudemus. Neque enimaliud

est speciosa laus Dei quam vigaude-

quale effe amus referre voinerso mundo mag-

nalia Dei, & Domini nostri, quem-

admodum in pialmis & in vnineria

icri-

111

de

rin

di

mu

der

aut

de

99

dei

teri

Præ

pro

Dec

deb

tias

locu

buft

ltan

Que

fun

mag

um,

lim

quia

ficio

Luc. 14.

Verus amator **Suauitatis** dulcedine conquiefcit.

ui Dei gaudium debet.

# TERTIAE PARTIS. 199 miptura dicitur, & ficut videre eft nyniuersis rebus creatis. De quo & deomni re quam retulerimus, dixerimus vel audierimus, nouum gaudimotum sentire debemus: qualem mundani sentiunt, dum laudari vident eos quos plurimum diligunt, autseipsos. Qui ergo illi vanè gaudent de laude, que ipsis non debetur, equumest, vt Dei seruus summe gaudestineius laudibus, quem cali & terra satis laudare non sufficiunt. Praterea is qui feipfum vero amore prosequitur, cum intellexerit se à Deo aliquod accepisse beneficium, debet ex intimis visceribus illi granas agere, non quòd seipsum magis locupletatum videat, sed quòd se robustiorem & aptioré videat ad præsandum Deo aliquod obsequium. Quemadmodum fi quispiam primo- Deo grafum regis famulor û gaudeat, quod tias agere magnum à rege perceperit benefici- quid st. m, vt ex maioribus opibus possit illmaiora & gratiora præstare obsequia, absque respectu aliorum benehoorum aut donoru. Nec aliud est

m

li-

13,

10

20

ın

0-

II-

te

18-

ne

iet

ro-

i li

eft

llá

tri-

us,

gu-

10-

De-

mo

ud

de-

ig-

m-

rfa

cri-

#### CAPVT TERTIVM

be

tias

cijs

nue

ieft:

feru

Tt q

cio

tus.

dea

yt fu

acce

ferui

boni

acce

hus I

tur i

eftau

nulos

gent

bus, 8

alla c

mitq

guod

lofop

Mbet

Deo gratias agere (quod plerique ignorant) quam internus anima actus, quo is qui donum vel beneficiumab illo accepit, recognoscens Deumesse dominum infinitum, à quo emanatomne bonum, gandet deomni Deigloria, quòdque extali dono se videat aptiorem, vt. illum magisamet, & ei obsequatur. Et quò magis quod dictum est dilatetur, cum res magni sit momenti, annotabimus quod præter eam recognitionem & gaudium quæ nunc diximus,quolibetaccepto beneficio debemus Deo offerre omne id quod fumus: in no-Ara ipsorum voluntate nos annihilando, quò nos totos corpore & anima exhibeamus in eius obsequium, producendo tune magnosactus, qui-Wes anni- bus ob maximam Dei potestatemac bonitatem gaudeamus: vnde nobis

bilare bonitatem gaudeamus: vnde nobis
debere in illud prouenit beneficium pro quo
conspettu nunc habemus illi gratias. Vtq.claDei offe- riùs intelligamus quod nunc dictum
rendo nos est debere nosipsosannihilare, volo
ipsos. per hoc significare, quòd cusemper

per hoc fignificare, quòd cu semper crescere possimus in nostri ipsorum immiTERTIAE PARTIS.

5

US,

ab

ef-

12-

mi

Le

52-

gis

168

nus

8

oli

)eo

110-

ihi-

mi-

ım,

III-

130

bis

110

2-

m

10

er

um

mb

301

Imminutione, aut nostriipsorum dehechu, debemus quoties Deo granas agere volumus, de suis beneficijs singulari modo nosipsos imminuere, quò melius nos totos suæ maissati exhibeamus. Debet itaq; Dei seruus sibi admodum præsens esse, requoties de accepto aliquo beneficiogratias Deo egerit, is animi motus, eaque voluntas, quibus gaudet deaccepto beneficio, actu procedat, vtsupratetigi, ex eo quod sibi inde accedit, vt magis Deum amet, illique smiat reiesta à se consideratione boni, quod inde cognoscit sibiipsi medere, quò sic siat robustior in sohus Dei amore, & gratiores reddanur ipsæ gratiarum actiones. Opus Mautem apertos habere animæ calos, interdum enim hæc contingent, non fine quibusdam defectibus, & opinabimur omnia ritè per-Maesse. Fundamentum autem sumquicquid modò dictum est, in co quod dicere solent theologi acphilosophi, quòd is qui grat' esfe cupit, the benefactori aliud opus reterre

202

ferre tanti aut maioris pretij, quam fueritid quod accepit. Quum ergo omniabonanostra à Deo acceperi. mus, quicquid in eius obsequium præstare possumus parum est etiam ad minimum suorum beneficiorum. Debemusitaque illi saltem de ipsis gratias agere modo iam dicto, idque quanto conatu nobis fuerit possibi. le. Hocipso motu intellectus acvoluntatis, omnique preparationeiam dicta nostre exinanitionis, debemus in dies fingulos Deo agere gratias, ob tantum præstitum nobis beneficium: nempe quod acceperit sibiilla maiestas tantum bonum quantum De quibus habet. Easdem ac simili modo indies illi gratias agere debemus ob be-

neficium incarnationis, ac redemp-

tionis nostræ, totiusque humanige-

neris. Deinde ob beneficia Virgini

Marix præstita: hoc est, quodconsi-

derantes huius summa bona einsque

gloriam prædicto motu de hoc Deo

gratias agamus, tanquam debeneficijs præstitis Heroidi, quam tantope-

De quibus beneficijs Deo quotidie sint agendæ gratiæ.

re amamus, cuique adeò debitores

加加加

red

niue

tui:

Itis

пог

mai

not

fui

gel

not

bis

res

est,

der

cia

que

mù

de (

gul

pot

boi

qui

gra

Sur

#### TERTIAE PARTIS.

m

30

1-

m

ım

m.

13

ue

110

10-

am

alls

ias,

efi-

il-

um

di-

be-

mp-

ge-

int

off-

ue,

eo

efi-

pe-

ores

nus.

mus. Eodem modo fingularissime, illem semel indies Deo gratias ageredebemus ob præstita beneficia vniuerlo beatorum curiæ cælestis cemi: & fingulariùs ob gloriam ijs benis præstita, ad quos specialiùs honorandos magis innitamur, cum ob maiorem illorum gloriam, tum ob nostram ad illos deuotionem quales sundini Ioannes Baptista, & Euangelika, Petrus & Paulus, cæterique nostri patroni, vnà cum angelo nobisad custo diam deputato: singulaes agendo Deo gratias, vt dictum est, ob quemlibet horum beatorum, quoque seuob præstita ipsi beneficia. Consi- gratie deranda quoque nobis sunt benefi- Deo pro cia, quæ à Domino-recipiunt quot-beneficijs quotinhoc mundo viuunt, potissi- ab ijs asmum hi qui nos iniuria afficiunt, & ceptis qui deomnibus his gaudentes, ob id fin-nobis adgulares gratias agere Deo nostro uerfantur. potentissimo, à quo procedit omne bonum. O quam vere seipsum amat, quis vere qui semper occupatur in prædicta seipsum agratiarum actione: nam pro suo af- mat. lumens, quodeunque bonum omni-

bas

bus cæteris præstitum est, inestimabili modo facit crescere suum proprium bonum, imo & fuum facit omne bonum alienum: tantoque magis accrescit suum bonum, quanto magis solo Dei amore gandet, & de omnibus illi gratias agit, abiq; vllo respectutalis incrementi. In his autem postremis verbis consistit summű quod exigitur, ve gratæ Deo agatur gratiæ. Vt autem certò ita agamus, expedit maxime affuetos effe, vt omnia nostra faciamus, proutsuprà continetur secundo prima partis documento.

Amanti rat dam pecca um sibil eft.

Quò ad secundum, nempe ve qui quod affe- se amar, omne damnum aut malum euitet, absit vt qui se recte amat, anu præter lind existimet esse quod danum adferat, præter peccatum, aut occasionem peccati.

Tertium erat vt omni labori ad Amorem verum ve hoc obtinedum necessario seseobijconsequa- ciat:hocest vt se omnino exerceatin mur nulli his quæ prædicta funt, potissimuin secuda partis secundo, octano & noparcenda. no capitibus. Præter illa tamen que

MI

bic

MILL radig

icet adm

mno

git, V

vnde

quo

der

ting

puta (liti

211116

liqua

temp

DIS 11 verè

gent

mùn

calu

even

mr,i

inde

peco

lire

leip

#### TERTIAE PARTIS.

0-

3-

a-

ò

le

0

.

ā-

2.

C,

U-

ľ

11

Montinetur, comodum visum est, flungere hoc loco in modum pandigmatis re aliquatu molesta, quæ licet lese frequenter offerat, est ramé almodum necessaria ad obtinendu unc verum amorem. Indies contin- qui defe git, vt aliquid dicamus, aut faciam', Aus vt vnde videmur confusionem nacti, plurimuns quodque illi qui id audierunt aut vi- quotidie derunt nos vilipendent, fine id con- contingãos tingat ex defectu aliquo naturalit puta si malè concionati vel malè loutisimus, aut malè cecinerimus, aut lludquodcunque fuerit: fiue ob alquam motum effrenationem, vt in emperiem in gestu vultus, aut verbisiracudis, & ita in exteris. Qui se Hibus verèamat in quolibet talium cotin-quotidiagentium, duo considerare debet. Pri- nis duo mum confusionem ipsam que in hoc sunt comalusibi offertur. Secundum, prauu sderande. nemplum male de ipso iudicandi, Wt,idem imitandi, quodalij forte ide affument. Quò ad primum, nëjeconfusionem, comune in tali cahrefugium omnibus esse solet, quo kiplos consolantur & animanta COM

In defe

ligen

cello

ute

mare

near

ocu

lefe !

Junt

tem

piti

con

bus

dint

cate

tilm

debi

TISP

0002

fuer

mar

luci

omi

re.

Det

omi

rem

206

Qui frigide le amāt quid
facere
Joleant
eirca propriam cofusionem.

Perfective ores fui amatores quid in confusione propria faciant.

confiderantes cateros illud, factum aut dictum fortassis no adeò aduertiffe, quantum ipfe qui fecit, aut dixit, existimat: aut fi ita aduerterunt, quòd & cæteri frequenter incidunt in similes defectus, sine quodiamistud obliti sunt . Hæc faciunt quise frigide amant. Qui autem solidese amant, modo opposito faciunt, nempè magno amore confusionem illa amplectentes, confiderando quòl cæteri ipsos vilipendent, iuxta communem mundanorum confuetudinem, quodque ipsos modice virtutis esse existimabunt, & homines nulli reivtiles: quæ omnia vehementem patientiæ, & humilitatis actum conficiunt: quorum, vt suprà diximus, etiam pauci sufficient ad producendos excellentes habitus, etiam sitaceamus, quò d quolibet talium aduum qui in Deum referuntur magnu præstatur ei obsequium. Quodsattenti simus indies nobis operis, aut cogitationis offertur occasio, qua hæc agere possumus, que omniaperdunt nonnulli, sine methodo & negligen-

TERTIAE PARTIS. lenter viram deegentes, etiam fi se motos esse existiment. Quantum Remisiomem fingulos horum actuum æfti- res quans mare debeat is, qui verè se amat, be- multa seannotet Dei seruus : tum ad hunc merita heum, tum ad varia iam prædicta perdant. kleconuertens, in quibus de his voluntaris actibus fit mentio. Illudauteminueniet ad medium primi capitishuius tertiæ partis. Alterum quod prædixi, debere considerari, in prædictis aut similibuscasibus quæ confusionem addu- Indato unt, est, prauum exemplum quod malo exeateripossunt inde accipere. Et qua- plo quid umad hanc spectat consideratione, fieri dedebet Dei seruus statim actum dolorisproducere eò quod fortassis mali occasio fuit, aut minoris quam par Verus suerit Dei obsequij. Et ita qui se a- mator sui marenouerit, ab vno & ab altero quis. mrum referet. Itaque eum qui hæc omnia habuerit dico seipsum amate. Nam omnem fuum amorem in Deum referens & à seipso, cæterisq; omnibus abstrahens, vt ad Dei amorem sit capacior: & in hac vita lætims

m

r-

i-

t,

nt

1-

le

fe

m-

llá

òd

m-

di-

tis

lli

em

n-

115,

n-

12-

11-

lú

t-

It

12

r-

11-

adun

pro Vi

hishi

gitur

mea

ant

III V

nouet

fubli

rillin

uerit

20110

Rabie

zhim

lium

piet,

erita

ac Do

neri

magn

mude

mná

quia

man

mun

gular

possi

tius viuet, & in coelis maiorem habebit gloriam, etiam fi id alioinmiau facere non debeat, nisi propter solum Dominum, cuius magis sumus qu'am nostri, & cui magis debitores sumus quam nobisipsis, cui etiam magis curæ funt, qnæ nobis conneniune quam nobifipfis: quique magis laborauit vt daret nobis vitam, qui nos veillam haberemus.

Concludentes itaq; nostrumboe opulculum, duobus fubstantialibus peccatis illudepilogo comprehendamus. Nempe beatum illum este, qui omnes suos motus, & opera propter solum Deum fuerit operatus, quemadmodum declaratum est. Beatum rurfum illum, qui in animafua valide firmauerit multiplicitatem actuum, qui toto hoc libello referitur: quos exactè nosse debet tyrunculus, qui hac methodo rectè vticaaffectione pit, qui autem in Dei obsequio magnus est, frequentissime debetillos in opus deducere, cum magnivaloris esse nequeat : rursum dico, esse nequeat obsequium, quod nonachu adiun-

Beatus & tia in ter 815 quis.

208

Atto quelibet mifspropria quadam vo-Luntaris feratur in Dea, exigui valo Tos eft.

11-

0-

15

es

m

11-

215

U

100

JUS

en-Te,

10-

us, Be-

113

em

Ú-

11-

11-

15

3-

le tu

113-

ungatur alicui voluntatis actui, nove varijs documentis & capitishic sparsim traditum est. Legane inur omnes hanc Methodum, legat meam nouerunt, quo facilius vaunt meminisse, quo pacto sibi sermivelitaltissimus. Legant qui non noueruut, quò pertingant ad tam sublimem scientiam, certo enim clarillimeperspiciet, qui recte indicauerit, quod qui ipfa vius fuerit, vno annoplura, perfectionas; Deopræhbitoblequia, eorum, que magni alimanda funt ob magnum auxilum quodillius instructione percipie, qu'àm decem annis is qui no fumtadiutus ea, aut alia simili, si De" aDominus noster eam ipfidare voherit. Istud autem comprobatur ex mgnaquam facentur onnes esse in mido necessicate librorum, sanctomique verboru quibus doceamur: quad hoc conscriptum sit sacrum nangelium, & quicquid boni in thodus mundo est. In hac auté Methodo sin- praxis est gulariffime proponitur, quo pacto non theopossit sublimi modo in opus dedu rie.

Pij libra ad perfe Etionem necestarif.

E1

210 CAPVT TERTIVM

ci quicquid in illis scriptum est. Pretereaid osteuditur multorum confessione, qui existimabant se antea sufficiétem habere Dei amoreminxta humanam fragiliratem, quòdq ei seruirent ad ipsius voluntatem: lecta autem hac Methodo affirmarunt, nunquam propemodum seilli seruisse, nunc verò vno die plus ipsi feruire quam antea in decem, Idau. tem amplius experientia manifella. bitur eorum qui frequentius hacrelegétes operari voluerint modo hic tradito, nempè vt operentur, semperque operentur ad laudem & gloriam magni illius ac potentissimi Dei & Domini nostri, cuius magnalia, bonumque supernum, toto corde & intimis visceribus laudent

nic

dri

do

Lat

TI

ma

911

omnes creaturz in fzcula fæculorum, Amen.

FINIS.

。10. 中4年,20.0163时(44年,2月18日)清

Department of the part of the

# SPECVLVM 1L-

LVSTRIVM PERSONARVM, OLIM HISPA.
nico sermone à fratre Alphoso Madriliensi editum, in gratiam cui us da
dominæ Marchionissæ: nunc verò in
Latinu versum à F. IOANNE HENTENIO Mechlinisi, sacræ Theologiæ Professore, ac cœnobij fratrum Dominicanorum
Louanij moderatore.

PROLOGYS.



rę-

c2

de

m:

na-

illi

ipfi

au-

sta-

Te-

hic

em-

10-

imi

n2-

or-

1

Deo in vas electionis electus, in quo duitias ac doctrinam vuiner so mu-

doreconderet, interdum alysmanifeflabat defectus quosdam, quos extinmana conditionis museria experieba- Defectus
tur. Id autem cum vera animi mode- alijs moflia agebat, ne nos admiraremur, dum leste maquisque nostrum eos dem defectus in se- nifestare
ipso conspiceret, sed potius à divina iunat.
manu omnium bonorum largitrice re-

me-

Oup. 7.

medium postularemus, totis in hoc ipsa & nostris viribus coadinuantes, & fimuleorum quos existimaremus adobtinendum huiusmodiremedin possenobis suffragari. Inter alia aute que gloriosus bic Apostolus nobis manifestat, est id quod ad Roman. scribit, cum ait: Foluntas Velle adiacet mini, perficere autembo-

Fitam reri.

litata.

Wer am restam Spirituale elleo Deo fersure.

ad bonum num non inuenio. Volunt as mea, inquit perficien ad multabona se extendit, seu eaexodu debi ptat:non inuenio autem me tantum boni operari quantum cuperem, imò sentio me ad illud perficiendu imbecille esse. Hoc ipsum, illustrisima domina hanc vita quaqua alijs verbis, memini temihi dinome mi- xisse impulsa magno remedij desiderio, wime me magnag, anxietate, quod in eo inueniendo tant am videres difficultate. Dicebas inquam hanc vitam non iudicadam esse vitam, cum omnis boni adeo egena sit : quodque admodum abietti sit animi non quærere vitam qua verè vita sit, qualis est spiritualis, qua Deo ac Domino nostro gratu prestatur obsequin. Petit it aque à me dominatio tua, vt breuem aliquam formulam coscriberem, qua vitam posset dirigere con

4D Al fe

deò l

vt ac

hoc 1

fan

tielt

inte

11011 pres

min

sem

411 111

1105

bet i

60

file

fire

tesa

pter

pufer

mich

to, (p

habi

fer u

VIIA

## PROLOGVS.

SA

6

1-

2-

t

-

ò

14

0,

20

ti

rè

0

1-

10

Mormiter adbona voluntate, qua Dei Domini nostri benesicio ia habebat A serviendu divina maiestati. Hac adeobona & equaindicaus petitionem, wadilla in opus deduceda decreuerim hoc opusculu conscribere, ad quod prefundu malui considere summa bonitatieius, qui largitur omne bonum, quod intellectumeu sit illuminaturus, quam, non obtemperare tua Dominationis pracepto, cui multis sum astrictus nominibus:etiam si me excusare potuissem ob multos defectus qui ad hanc re spiritalis inme sunt. Et quoniam, vt ide Paulus instructor nos docet, spiritualis doctrina dari de-quid debetinxta cuiusque conditionem, sicut beat age-Ocibus corporalis (vnde & manife-re. flueuadit eu qui alios spiritualiter infruere voluerit, debere eoru qualita- Persona tes aduertere quibus cu loquitur)pro\_in dignipterea decreui, cu singulariter hoco- tate con, pululum tus Dominationi diriga illud stitute inchoare, sumpta veluti pro fundame- beias in to, speciali obligatione, quam pra alijs obsequio habet persona in sublimitate costituta divino serviedi Deo, & exquirendi ac sequedi pravene. mam spirituale. Generosum enim cor re.

124

ipfaq magnanimit as que ipfis singula. riter competit, eos adidinuitat; Hoc vbitribus capitibus ostenderimus, scribemus quod vninersos 36 has tamen potissimum illustres personas respicit, quò viuant secundum virtutem. Que omnia ad summi Domini nostri Iesu Christi, eiufg, intemerata matris gloriam singularemy, tua dominationis adificationem inchoado, poterit hich bellus infcribi Speculum illustrium personarum, Quadrat sanè speculi nomen, eo quod qui exacte se in eo perspexerit, clare intuebitur in facie seu vultu suo spirituali quas habeat maculas, poteritig, faciem eandem his, quain seculo hoc continentur, decorare. Quadrat etiam quod additur illustrium -perfonarum. Siquidem illarum vitam magis relucere decet qua aliarum, & ob id semper illas conuenit ob oculos habere huiusmodi speculum, in quo seper possint & seipsos & quot quot prasentes funt, aut sibi subditi conspicere: nempe quo pacto vtrique debeant altissimo servire. Nam, vt statim initio declarabitur bos magus quam cateros

neo must mma comt t rare alla De 1 de de inde i virta tunt, unt o hanc præse IIIm Mort quide Virtut whis 10

00

13

t,

2-

1\_ 15

1

7-

n,

e-

tu

0-

e-1-

m

tin

00

05

ë-

a-

e:

11tio

ros

De

mo servire decet, & subiectos ad id imitare. Aequum etiam est, vt hiin anma sua eum habeant ordinem, quem cominnè verbo & exemplo suis procuwe debent. De quibus omnibus nonullain hoc opusculo tractabuntur.

#### CAPVT I.

De magnanimitate que illos qui in mudo sublimiorem statum seu gradum obtinent, singularius mouere debet vt Deo seruiant.

Vum omnes ad id conditi si- omnes ad mus, vt perpetuum regnű & virturem gloriam possideamus, ac pro-tenentur inde in hoc equalem obligation e ad propier virtutes, quæ vt via ad regnum du- sinis nount, omnes habeamus: multa tamen stripre-Int quæ hos magis quam illos ad stantiam. hanc ipsam virtutem obligent. Et prasertim videtur ad illam non pa- Propensia mm obligare maior horum quam naturalis llorum ad bonum inclinatio: Si- ad bonum quidem rei difficultas quæ defectu à ligat ad virtute aliquatenus excusare solet, virtutem. ahis qui prauam habent inclinati-

magis ob-

onem

K

fac

AC .

ris

que

vtq

præ

qui

ded

quo

cup.

mag

pott

mita

tes.

infai

hic v

lustr

aliuc

profi

mun

limn

tills a

maio

quá v

Wim:

993arij, magis ad virtutem tenentur.

Peccato mibil abrectus in orbe.

onem indicatillos magis esse culpados, si virtute careant qui bonam na-Eti funt inclinationem, atq; ita ma-Viri pri- iorem habere oftenduntur ad illam obligationem. Inter virtutes ad vnam cæteris generosiorem, magisque regalem, videntur persona magis illustres, aut in sublimiori huius mundi statu constitutæ maioremhabereinclinationem. Hacest magnanimitas, cuius est dedignari sesead abiecta deijcere, sed maxima peragere ac procurare, quales sunt veri magnique honores. Vnde manifestè consequitur, quod cu nulla in mundo res magis abiecta sit, quam peccatum, nihil que maioris excellentia & magnanimitatis, quá virtus, magno ducendum est vituperio in huiusmodi personis, si ab aliquo virio se vinci permittant: & ab nobiliori vita, quæ virtutum est di scedant. Est tamen animaduertendum, quodinclinatio ad h ac magnanimitatis virtutem in hoc mundo maxime obscurata, ac peffundata est humana cacitate. Nam etiam si multi natura sint magna-

magnanimi, quia tamen magni- Homina heiunt huius mundi prosperitates, etiam priachonoris obliti longe fublimio-mariora rishonoris ipfius virtutis, maxima- prapofteque fortitudinis que in hoc cossistit, rum iudiriquis seipsim superet, summique præmij quod in cælo paratum est ijs qui in hac vita sesæ vitæ spirituali dediderunt: his inquam, omissis, in- Vera forfirmum huius mundi procurant, in titudo in quo toto corde totisque viribus oc- quo concupantur, illa ob suam cæcitatem sistat. magnifacientes: illud verò, in quo potissimum consistit hæc magnanimitas, propemodum nihili reputan-Homines tes. Sumunt autem pretextum huius munda insane complacentie, dicentes quod nos quid hic viuendi modus in vsu sit apud il- excitare lustres ac sublimes mundi personas, soleat. Hudvero reputatur abiectum, nec Qui Deo prospiciunt, quod qui prudentes in nonseruimundo funt, ipfos irrideant: ficut & unt licet immi principes cælestes, cunctiq; dinites ensaulæ curiales quorum minimus honorati maiorem habet regium apparatum, viles qua vniuersa regia Cesarea huius lu-sunt 📀 Mmundi, que viculus dútaxat est, abiecsi. & hos

d

rı

è

7-

a-

1-

1-

0

ft

r-

1-

i-

nt

12-

lin

per

nor

elt e

que

præ

vnit

& c.

acte

mir

fuar

& al

pter

anim

ipfi o

pore

feill

qui i

nori

luur

iplut

2mo1

les t

pacto

num

abicó

num

hine

& hositafallit. Ex prædictis manifestum est, re vera plurimum abiectos esse eos qui magni habentur in hocmundo, si vniuersas suas vires non occupent in spirituali vita seruitij summi sui regis, à quo sublimia illa beneficia obtinere possunt, quæ adeò corde desiderant. Manifestum quoque est, hos maiorem habere obligationem ad hanc magnanimitatis Illustrio- virtutem, & adomne id quod ex ea res bomi- procedit, ac proinde recte etiam dici potest quod ob hanc obligatione, virtutem magnumque animum, magis ad eos pertineatomnis doctrina quæ vitam spiritualem concernit, quam ad cateros, quorum exigui animi se non erigunt vt res tam arduas ac sublimes desiderent, & procurent. Sanèsiadmodum reputaretur abiectum, quòd magnus quispiam dominus in hoe

occuparetur, vt minuta quædam gra-

na saccari, quæ à lance in terram de-

cidissent, colligeret: longe abiectius

est animum collocare in vana dele-

Etationum, huiusque mundi prospe-

ritatum dulced ne, cum certum fie

mes ad cur ma. gis quam plebeitemeantur,

Collatio.

incconsequi obliuionem: imò & perditionem maxime sublimis honoris & gloriæ, propter quæ datus esteis magnus ac generosus animus quem habent. Horum omnium quæ prædicta sunt, clarum dedit exemplu stus sic vniuersis suis aulicis generosus ille somines & clarissimus rex vniuersæ coelestis etiam ilacterrenæ curiæ Iesus Christus Do- lustres minus noster, dum offerens regalem mundiresuam personam, innumeris iniurijs gna co 6-& afflictionibus eam exposuit, pro-pes respupter cœlestia magnalia: magnoque ere debet. mimo despexit regnamundi, cum iphofferrentur, & quouis alio tem- Matt. 4. pore. Nescio sanè quo titulo vocet Ioan. 6. feillustrem in mundo dominum is, qui in procurandis huius mundi honoribus vitam insumit, cum regem hum videat mortem oppetere, quò iplum à vano mundanorum honore more liberum redderet, & ad cæleles transferret. Rursum nescio quo pacto se inter magnates audet connumerare, qui cor suum ad res adeo biectas demittit, cum reipsaplurinumalienæ sint resabiectæ à perso-

K

ma

qu

tui

im

T

m

in

bo

na

gic

qu

&

id

det

Peccatum qua eur abie- Iin

Nihil nos magis lædat quam peccainm.

题·33%.

nis sublimibus. Hæc magnanimitas deberet fingulariter personas nobiles inducere, vt nuquam peccarent, cum peccatum res sit maxime abie-Aa, eò quod aduersetur fidelitati quam Deo debemus. Profectò nulla lingua, nec manus aliena adeò potest iniurijs nos afficere, quantum culpa, quam nosipsi indies committimus, nos deturpat coram Deo, cui semper præsentes sumus. Hæc ipsa quoque magnanimitas efficere deberet, ne nobiles vel sentirent quacunque aduersitatem, à quocunque proueniret, cum illa neminem prudentem amplius lædere possit, quam ipse animo æstimare velit. Verus autem & magnanimus rerum æstimator pro magno malo nó ducit quicquid animam non contingit. Nam omne quod reliquum est, vbiiam habetur, debet oblinioni tradi, vbi autem transift, non magis nos mouere debet, quam id quod ob suam wilitatem meretur oblinioni tradi. Ad omnia quæ supra dicta sunt debent magnates quibuscunque modis

le possunt, inuitare subditos, idque Exemple urijs rationibus. Primum, eò quòd Christi infecerit summus rex, ac Dominus Demini magnorů & pusillorum. Secudum, virtutero quod potissimum ob id sit eis datus allicere principatus, ac dominium quod pof- debenue. identin terra, cum ad hoc disponaur omnis bona gubernatio à Deo imposita, ad quam illi sunt obligati. Tertium, quòd magnatibus debetur magna & præclara focietas. Porrò inter omnes clariffima est virtus ac bona vita: quæ certè nullus concio- principes nator potest tanta facilitate in re- virifivegione, velterra plantare, quam hi lint pottqui ei dominantur, si aduerterent, tiores & facerent que prædicta funt. Et qui sunt in id non faciunt, dicit Apostolus virtute quod infideles sunt, & infidelibus propagandeteriores.

da concionatoribus ipfix.

#### CAPVIII.

Quo in specie aperitur quantum praemineat vita spiritualis corporali, quod magnatibus necessit atemimponit, vt toti Deo seruiant.

X A

Wr

i

C

10 12

1-

-

C-

11

n

i

)-

n

)-IS

00

cre

den

bus

nib

ra a

ma

fti

lor

nir

exp

tuer

pot

fect

prir ob I

one

dig

trec

tasc

dere

lum

tore

dem

limi

tant

dium,

T autem magnates apertius videant quam decepti fint, 2quum est vt annotemus, quòd vita spiritualis fiue anima tantò amabilior est corporali, quantò amabilior est vniuer sus mundus cum omnibus suis diuitijs vili sporta luti: quod optime nos docet summus De? Vita spi noster, qui cum esset Dominus immensæ potestatis, vitam vixit plena qui corpo- immensis calamitatibus, tandemque mortuus est morte plena innumeris doloribus: quò nos doceret hac spirituali vita viuendum este, paruique corporalem hancæstimari debere. Et profectò etiam si aliud nihil nobis ostenderet discrimen inter spiritualem & corporalem vitam quam experientia, quam omnes habemus, dum longè maius gaudium in anima percipimus, vbi nostra peccata defleuimus, quam vbi vniuersis mundi gaudijs aut delitijs interfuimus; id folum deberet sufficere. Namsipeccata deflere, quod primum ac minispiritualin mum est verorum operum eius qui

Deo nouit viuere, tatum adfert gau-

ritualem rale pluris fieri debere.

Peccata deflere primu ac minimum epus est eperung.

d

ã

le

18

Į-

IC

)-

1-

n

2

dum. adeoque sublime, quid, obseno dicemus de eo, qui in ea vita sucaescens, animoque tantum conscédens, vt se occupet in rebus cœlestibus, quod sanctis efficitur cogitatio- Spiritalis nibus, eò progressus fuerit, vt in ter- o mudanadhuc residens, experiri gloriæ næ vitæ magnitudinem, quam in aula coele- discrimen stiobtinebit, à qua longe absunt dolor, & lachrymæ. Huic sane quæstionirespondere non poterit is qui id expertus non fuerit, neque is qui fuerit expertus verba nancisci poterit quibus id exprimat . Obsecro igitur ô illustres mundi principes, cunctique primates, vt ob Dei amorem, & iudicij subuersionem quam habetis circa vana mundigloriam, respondeatis, num verè tredatis, hoc esse inter has duas viusdiscrimé. Et quoniam vos id crepudere
dere asseritis, cognoscite igitur quadeberet se um sit in vobis malum sublimia ad tam torda vestra ad vitam adeo abiecta vilia demittere, segregado vos à tam sub- abiesta limi vita: quo agnito pudeat vos demitteanta abiectionis vestra, fluantque re-

no potest.

26

bo

rei

na

hal

tis

tur

ad

VIU

elle

bea

obl

mu

fi. N

fibi

obf

beti

bed

tur,

gallo

iplis

fide

lequ

CIPI

tiga

ab oculis vestris lachryma, quòd regem vestrum deserueritis, quum Semper ob hanc causam, & non ob vllam aliam calamitatem fundi debeant à magnanimorum oculis lachymæ. Obsecro præterea pro amore Dei, vt aduertatis quanta fit abic-Ationis istud legere, & animo non sentire: quantoque maioris sentire quidem, sed obliuioni tradere. Quu ergo ita fit, hoc opusculum animo beneuolo suscipite, & ante oculos vestros tanquam speculum cotinuè habete. Illud siquidem agentes, apertissimè perspicietis fœditatem vitæ veftræ præteritæ: atq; ita poteritis illam decorare atq; sublimare, quo grata sit summæ illius Domini maiestati suæ, seruire debetis.

#### CAPVT III.

Quod obsequia qua magnates à subditis accipiunt, ipsos ad Deoseruiendum inuitant.

Agnus ille ac præpotens
Deus, qui nihil aut facit aut
fieri permittit, vnde magna
bona

iona non valeamus ernere, in fauoem magnatum huius mundi ordinauit, vt quoniam obligatio quam habent vt multis varijsque rebus satisfaciant ac respondeant, posset ipssad vitam spiritualem impedimeum adferre, è diuerso aliud semper admanium haberent, quod ad bene viuendum ipsos inuitaret. Profectò enimnon existimo vllos in mundo esse, qui ante oculos ita semper habeant imaginem aut vmbram veri obsequij erga Deum, quam in hoc mundo sunt alij maxime obsequioh. Nam, si rectè consideramus, quid sbivolunt exactum, & continuum obsequium quod magnatibus exhibetur, promptaac renerentialisobedientia, qua à subditis eis obeditur, vultus quem vniuer fi fingunt, & ostendunt conformiter ad ipsorum gaudiu & tristitia, in periculum pro psis exponere vită, & quicquid possident quod sir quotidie, cu alijs oblequijs innumeris, quæ omnibus accipiunt cum magnis subditorum faigationibus: quid inquam hecaliud

Prestitu principibus objequiù adumbratū Jequi di . ficium.

sunt, quam ymbra, ostedens quo pa-Cto debeant magno domino dominorum, & omnium imperantiuimperatori præstare obsequium. Possuest ad ob- mus sanè asserere, quod præ omnib obsequijs, quæ magnatibus in hoc uinum of- mundo exhibentur, potissimum est quòd veluti signo quodam illis continuè dicitur ab ijs quæ ipsisita obsequuntur. Vide homo (qui magnus quidem es nobis collatus, minimus tamen si ad Deum conferaris) quod humili nostro seruitio te inuitamus, vt magnis viribus, puritate ac fidelitate illi seruias, cui incoparabiliter magis obligatus es, qua nostibi. Verissimè sanè opinor dici posse, quòd, cum sublimis in terra status secum adferat imaginem veri obsequij, in quo vt dictum est, consistit vera vita Vera vita spiritualis, maius est auxilium quod spiritualis magnates inde accipiunt, quam sit consistii in fatigatio seu distractio, quam eisadfert solicitudo sue gubernationis.Itaque vt ad nostrum principaleintétum reuertamur, operæprecium erit vealiquid singulariter dicamus de

Principibus quod inseruia-Bur, fimulus esse debet ad ob sequin divinum. obsequio

divino.

e0 q

polfi

mt21

Deor

0

171

dom

dere

co m

yniu

funt

taqu

bus p

tria p

tame

debe

ant.S

mini

quia.

quet

erui

cuncta

oquod scribere decreuimus, quo psimus consequi ac seruare hanc mam spiritualem.

#### CAPVTIV.

De ordine quo procedit hoc opusculum, & de quodă summario eorum, qua in sequentibus tractantur.

Equum esse indicaui, vt cum illustres personæ mundo datæsint, vt illos quorum sunt domini illustret, ac virtutibus spledere faciat, illud quod hic tradimus comodo tradatur, quò sit doctrina minerso mundo vtilis quem docere sunt obligati, vt dictum est. Hunc itaque ordinem seruabimus, vt duobus primum fequentibus capitibus tria ponantur, quæ omnes, potissimű umen illustres personas, inuitare debent, vt summe Deo nostro seruiint. Simul oftendendo quod hic Dominus plurimi faciat animæ obsequia. Deinde septimo capite subsequetur quibus in rebus debeant ipfi eruire diebus non festinis, addendo

unét

abu

De ti

ferui

ferui

tium

ea co

ficier

Wire a

litate

ne fe

quod mode

lump

gotit

muei

net, a

quan

THAT

POLIZ

euncta que nobis facienda funt à mane víque ad vesperam: & quæ in illis feruanda fit directio: & ordo quo in omnibus Deo seruiatur, tam in spiritualibus qua in temporalibus. Post hac subiungetur decimo tertio capite, quibus in rebus Deo servient diebus festis: quanquam magnates & fublimiores persona semper festiue debeant Deo servire. Ei autem qui doctrina quapiam & potissimű hâc iuuari cupit, notandum est, quod no ita debeat illam suscipere, vt easemel perlecta contentus sit eo, quod inde memoriæ mandauerit, sed eam sumere debet tanquam id quod animo deuoto fibi sua que saluti assumtalis vitæ psit, idque indies attente admodum sunt sepis recitare seu relegere. Adeog; expedit ita fieri, vt fi ad id necesse sit, omitti alias preces, seu oratione dominicam frequentius repetitam, que assueuit quispiam legere, si hac vna fieri nequeant, expedit potius tépus impendere huic libello attentissimè perlegendo, idque animo 2c defidemio in opus perducendi que in eo cotines

Preceptiones joirilegende.

métur, quam in recitandis illis predus: nam id Deo gratius erit.

#### CAPVIV.

petribus que vniuersos, potissimum tamen illustres personas inuitare debent, vt Deo seruiant.

Xperientia discimus tria esse Tria sut quæ efficiunt vt debite alicui serniatur. Primum est eius qui seruit nobilitas: secundum eius cui seruitur magnitudo ac bonitas: tertium spes præmij. Tria hæc, fi rectè aconfideramus, cum alijs varijs efkient, vt nunquam omittamus serwrealtissimo. Primu itaq; dixi nobilitaté ei° qui inseruit, inuitare vt beneseruiat. Siquidé generositas cogit quodammodo generosú, vt sublimi modo perficiar opus, o facienda afimpfit, idq; potissimum cu illinegotiu est cum personis generosis. Vmer si igitur quod ad hanc rem attiet, aduertere debemus qui simus, & mantæ nobilitatis: inuenimus enim vnumquemque nostrum maoris elle excellentiæ quam fint cochi

ad serviendu Deo necessa-

Prima cafideratio,

rege

and

ar

Nar

quo

niu

uiui

veri

tur

nali

fa,

libe

tat a

falt

lum

nen

ficia

VILI

Dec

S

mag

late.

crea

que

dom

Hominis dignitas, & excellentia.

cœli ipsi ac mundus vniuersus, cum ad imaginem & fimilitudinem Dei conditi simus, ipsiusq; filij, quando grate ipsi seruimus, ac postmodum perpetui regni eius hæredes. Hæcitaque nobilitas plurimum nos incitare debet vt Deo benè seruiamus. Nam, etiam si omittamus, quòd æquum est, vt generosus generositate vtatur, fidelitate ad debite feruiendum, nihil aliud adeò efficit, vtad summam veramque nobilitatem quam exoptant, generofi proximè accedamus, quam fummo Deo feruire. Siquidem ex hominibus dij efficimur, vt habet scriptura sacra: atq; ita (vt vulgo nonnullis dicitur) magis quàm regio sanguine progeniti sumus. Sicque merito dicimus idem quod D. Agatha Quintiano præsidi respondit, roganti cur se Christiancillam diceret, cum generolamle esse personam assereret: Summa, inquit, ingenuitas ac libertas illa est, in qua seruitus Christi esse comprobatur. Hoc fane iustissima ratione respondit. Nam soli illi futuri sunt reges

Libertatë veram fibi comparat, qui Devinferuit. Psal. 81.

UNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN

nges coeli, quemadmodum habet Inctum euangelium: imò & in ter- Matt. 24. aregibus terrenis sublimiores sut. Nam sibiipsis dominando, etiam ei quodreliquum est dominantur . Vniversi autem qui Christo non serwinnt, non tantum diaboli filij funt, Deo qui verum etiam vilia tandem efficien- no seruit. tureius mancipia in tenebris infer- demonis nalibus. Itaq; si quem ex priore cau- vile mansa, nempe ve summam adipiscatur cipin eft. libertatem ac dominium, non inuitat ad seruiendum Deo nobilitas, eŭ saltem terrere deberet grande malum quod secudo loco additumest, nempe quòd filius ac mancipium efsiciatur diaboli, atque ob id totis viribus niti deberet ad setuiendum Deo.

## Secunda consideratio.

Secundò etiam aduertere debem<sup>a</sup> magnitudinem, dominium ac boniatem Domini, ad cuius seruitium creati sumus. Inueniamus auté absque vlla comparatione maius esse dominium quod obtinet Deus super vnum-

verfi

2011

inter

ben1 quily

20 PI

petr:

num deil

men

huit

affli

expo

ratio

beni

min ielta

git f

ribu

alpe

unai nier

perp grati

hic I

bene

us fi

uerlis

voumquemque nostrum ac super v. nimerfos reges, magnos & paruos, quotquot in calo & interra funt, quam fit dominium quod habent reges ac magnates vel super vilem terræ sportulam: neque enim vel huius funt veri domini: Deus autem adeò Leges ter- Dominus est omnium illorum, vt vnico flatu possit vniuersos in nihilū redigere, & omnes eos in profundú inferni demerget, nisi ei seruierint:si verò ipsi seruiant, adeò illos in futura vita exaltabit, vt verè agnoscant non aliud quam vilem terræ sportulam effe quæcunque hic habebant, collata ad magnifica illa qua ibi cósequentur. Non est quod multis esteramus huius Domini magnitudine, nam etiasi nunqua cessaremus, paru esset quod diceremus. Ego quoq; qui hæc scripsi, paucis decreui absolucre, vt quod dicitur tenacius memo-Dei beni- rixinhereat . Iustum itaque est ve tanto Domino seruiamus, respecta

cuius tam parui funt vniuerfi, vt di-

ximus. Nec minus sanè nos inuitabit

re non funt vere domini.

Dei pote-Stas immen d.

gnitatem Japius memor adam este. eius bonitas seu benignitas, qua vni-

unfis vitæ nostræ momentis millies nimo reuoluere debemus. Certè mer abiectos terræ homines magne benignitatis duceretur, fi rex aut mispiam dominus ipsorum amore apremijs eos inuitaret, cum ob perpetrata ab ipfis in ipfummet domium proditionem, posser acerbam deillis sumere vindictam. Major tamenadhuc effet benignitas, fipro huinsmodi proditoribus se plurimis afflictionibus ac morti ide Domin' exponeret. Verû supra omné copa- Dei bentmionem longe major elucet hæc gnitas in benignitas ac bonitas in excello Do- nos quate mino nostro. Nam cum tanta sit ma- suerit. iestatis, adeoque nullius egeat, elegit ferre vitam tantis plenam laboribus ac molestijs, donec & illa per sspera tormenta relinqueret, quò vunam daret his qui morte adeò digmierat: vtá; sublimiori vita opibusá; perpetuis ditaret eos qui aded in- Deibenegrati ac proditores fuerant. Magnus ficiorum ne Deus infinita sua bonitate preter in nos nubeneficia que diximus, etiam ange- mensus. lissus præcipit vt continue nobis infer-

flipf

mun

expr.

liffic

quòc

let, si

115 28

illur

mun

pian

illur

dum.

conf

педи

to no

verit

fiso

celo

taxat

quan

sede a

vanit

nfin

aut C

quiit

beret

inferuiant: præcipit vt cœlum & terrane vno quidem temporismomento cessent à nostro obsequio. Et præter hæcomnia, vt longe abunditius suam eximiam bonitatem ostederet, voluit semper nobiscum in sacratissima Eucharistia permanere. Procurat modis innumeris vt veris bonis crescamus: neque vnquam cofentit vt eis qui ipsi seruiunt contingat labor aut afflictio, nifi ea conditione, vt per hæc plurimum boni isis accedar, longeque magis, quam nosipsi, nostrum exoptat bonum. Sed rogo quid non efficiet in nostrum commodum, qui ob nostrum bonum tantis cum afflictionibus morti se tradidit. Quicquid sanè dici poterit, parum videtur ei qui hæcattente co. aderauerit.

# Tertia consideratio.

Pramia
vita futura memoria repetenda

Dixi præterea quòd tertiò confiderare debemus, quò magis animemur ad serviendum huictam magno tamque bono Domino, magnitudinem premiorum que expectamus,

Apfi seruiamus. Cumque adeo mamafint, vt habet D. Paulus, quod 1. Cor. 2. undus vniuer sus non sufficit ad ea aprimendum, aut imaginandum, ifficiat præsenti considerationi, quòd longè magistriste nuncium esft, si vel minimo eorum qui in cœlisagut, nunciaretur, Deum statuisse Premia illum inde auferre, & totius huius vitefumundi regem efficere, quam fi cui- ture quapiam regi huius mundi nuncietur ta sint,eillum crastino die regno suo priuan-leganti dum, ac subditorum suorum lanceis coparatioconfodiendum. Id adeò verum est, ne colligineque vlla probatione egens, vt de conemo dubitet, nisi qui de omni veritate male iudicat. Sane etiam sis qui Deo seruit, hac sublimia in celo præmia no expectaret, sed dunuxat cordis plenam gaudio pacem, quam hic possident qui veræ virtuti lededut, ac despectui seu reiectioni vanitatum huius mundi: vtque libeisint à misera & nunquam quieta at contenta vita, quam degunt hi quiin peccatis agunt, id solum deheret 2d hoc sufficere, vt vniuersa Vit2

n

d

n

n

e

MILLI

alat

DICU

bene

diftr.

tribu

pri a

quoc

illid

mag

ASLI

mis, cular

dole

etian

tta p

91100

in q

leru

pit, 1

ideu

nobi

dum

quoc

aut n

riofi

gula

beinm'

vita nostra obsequio huius magni Dei dedicaretur, quantò magis dum tanta tamque sublimia bona expe-Ctamus, vt diximus, etiam si nemo so qui illa possit exprimere. Qui erghac supra dicta considerans, non ex, citatur & animatur vt Deo seruiat, certò sciat se somno mortis sopitu non omittat tamé operari donec excitetur. Præsto enim est Dominus vt pere nullo remedium adferat nostris malis, fi modo ces- cum humilitate operemur quod in nobis est. Quod si quis prædictisrebus non excitatur, huic plurimum wim salte expedit, vt fiugulariter apud se ad ad couer- quærendum remedium scrutetur, nu fortassis secreto alicui peccato sit obnoxius, cuius no habet conscientiæ remorfum. Quod si inuenerit, ve-Amer in ra emedatione remedium adhibeat, ordinatus statimque nouam sentiet salutem ac secretum vires ad omne bonum. Poterit auté fecretum peccatum appellari amor quispiam inordinatus, qui inflationem generat in anima: item quoduis dictum seu externorum bonoru cuiuspiam, aut aduersus bona pau-

Abono olandum, realet e honem.

pescatu.

gularia adferre exépla, nisi materia

2

d

t

ma.

labo

qui :

mif

quæ

heut

ligit

ad D

mag

fequ

quai

ari c obse

nunc

til, q

ritua

faret

præf

fund

mostr

nem

perer

mo I

dunti

doco

mus 1

lequi

qua-

plurimum prolongetur: quidam es nim in vna re peccant, alij autem in alia: neque id huic feruit proposito, nivt hic concludamus, quod ob hac aut fimilia peccata quidam fecreto Dei auxilio iuste priuantur : & ita prædictis tribus confiderationibus non admodum mouentur, vt supremo omnium Domino prout debent inseruiant.

#### CAPVIVL

Quibus in rebus Deo potissimum seruive debeamus: quoda bona cogitationes ac desideria, sint Dei potissima obseguia.

Vòdattinet ad secundu, quod initio dicere constitueramus, quibus in rebus, potissimum Deo seruire debeamus, annotadum tis actio pro fundamento erit quoddam D. nes in De- Pauli documentum, quo tradi Dei obsequia quæ mente fiunt: veluti sút poris acti Deum animo & bonis cogitationibus ac desiderijs reuereri & amare, maioris esse pretij quam corporalia:

1. I'm. 4. Pia menwan, coranibus præstant.

n

C

0

a

5

t

malia sunt ieiunare, aut similes alij bores: quanquam verum sit quod mianimæ exercitia operaretur, omissis ex negligentia corporalibus que precepta sunt, illi certum esse se neutrum operari. Attamen hinc collgimus quod omni tempore nobis Pia corad Dei obsequium deputato, longe poris actimagis curare debemus, ve anima ob- funt vale sequia præstemus quam corporis: modo quanquam & hæc semper illis soci- præterari debeant. Et præterea corporis mitteda. obsequia quæ præcipit Ecclesia, nunquam omittenda funteopretexm, quòd maioris momenti sint spiritualia. Nam id obedientiæ aduer- 1. Reg. 15. laretur, quametiam sacrificio Deus Psal. 36. præferre se dicit. Hoc itaque iacto fundamento annotabimus vninerfa ostra sernitia in duobus consistere, nempe vt à malo declinemus, & operemur bonum: quæ duo rursum in mo Dei & proximi amore conclu- obsequin untur. Quicquid ergo quouis mo-dininum do cogitauerimus, aut operati fueri-in quo comusin hec dirigédo, id fir in Dei ob-sisfat. lequium: quod si diuersam habet in-

fex

exh

mei

do f

né,

mus

don

exig

fera

que

ben

atur

2C CC

tum

etiai

onis

men

rit. A

dom

gaud

quan

mini

nano lit.

rene

derat

110,11

2.40

centione, malum est. In his itaq; verbis includitur, quicquid ad nostram doctrinam scriptum est, quanquam vt rectius ordine faciamus, que nobis agenda funt, operæpretium erit, vt annotemus, & indies relegamus exigua verbis documenta, qua sequuntur, in quibus forma traditur impendendi viginti quatuor diei citer tra horas, in quem modum renolui debent omnes vitæ nostræ dies, si cupimus vitá nostrá esse vitá, non morté: fietiam cupimus perpetuz vitægloriam obtinere, ac mortem enadere, in qua semper moriuntur, viuentes in angustijs innumeris. Et primuiudicaui expedire, vt ponatur quod coueniat bono Christiano omni die agere, in sequetib' quinque capitib'.

CAPVT VII.

De reuerentia que Des ac Domino nostroprimo cuiusque tempore exhiberidebet.

> Rimum itaque quod initio dici agere debemus, priusqua aliud quippiam aggrediamur est, vt flexis

Modeus diei cuinclue felifigendi.

lexis in terra genibus maxima Deo Dem ftamibeamus reuerentiam, longèta-timex men in anima maioré, quæ hoc mo Primo didofieri debet. Erigamus cogitatio- si lumine né, memores eius quod supra dixi-quomode mus de maximo ac vniuersali Dei dominio: simul & perspiciamus, qua exiguares sit quisque homo, si conferatur ad tantam maiestatem: quodque idipfum quod sumus ex ipsius beneficio habemus, tanqua eius creauræ. In hac auté rememoratione acconsideratione persistamus, quanum possumus; est tamen magnum, etiam si cantum ad spacium salutationisangelicæ perduret, quantò tamen magis durauerit, præstantius eiit. Annitamur autem ve in illo fuo dominio de gloria & diviens eius na erga gudeamus, quantim possumus: ta- Deumrequam de bonis nostri & omniu do uerentia mini, qui adeò nos amat, tantaq; bo- que, anobis præstitit, præstat, & præstalit. Qua ergo núc diximus, est anime reneretia. Siquide in prædicta confideratione, gaudio, & rememoratione, ipsi subijeim'intellectu, voluteté & me-

i-

)-

e,

es

45

ō-

25

9.

7-12

CL

id

Vt

is

tion

um C

facil

telpi

Det

aggr

gitat die o

ipliu

niue

mon

hac f

& Sp

91120 1

volu

quo1

ta qu

nade

dicta

illun

ipfa l

be

242

& memoriam, quæ sunteres animæ potentia. Aduertamus autem quòd ruditas magna, etiam in pueris iudicatur, si non norint cuique exhibere quam debent reuerentiam: prædicta tamen reuerentia soli Deo debetur. satti quo- Quod fi interdum velimus & fanctis modo co- exhibere reuerentiam, confideranda nobis erunt eximia beneficia quæ à Deo acceperunt, & quantum nunc

lendi.

Actiones diuina Deo offerende.

fint longe supra nos sublimati: qua de re summè gaudere debemus, tan? quam de dominis, & amieis quos plurimum amamus. Verum hacnue omissa, reuertamurad eam quam in dies Deo exhibere debemus, & annotemus quod exhibita dicta refunt mane uerentia, statim corde proponere debemus, quòd quicquid toto eo diefecerimus, dininæ maiestatiofferimus: eadem animi demissione supplicantes, vt data sua gratiatribuat, vt in omnibus illis ipfi seruiamus. Nam fine eo nihil possumus. Hecautem omnia, ve diximus, animi funt non corporis; ad quæ non opus est varijs verbis, sed tantum cogitatione,

tione, defiderio, & voluntate, in Dem corde oblatis; vt dictu est: quod scile factu erit, si toto animo in id respicimus.

#### CAPVT VIII.

petribus alijs qua quotidie facere debemus.

4

à

C

1 %

13

ic

×

e-

0

0

j-

1-

i

15

2-

e,

Acreuerentia præmissa, æquum est vt signo crucis nos Santie muniamus, tanquam pugna no nos effe aggressuri operum, angustiarum, co- commugitationum, ac desideriorum quæ eo nies. die offerentur: Deum obsecrantes vt iplius crucis virtute eruat nos ab vniversis nostris inimicis, nempe dzmonio, mundo, & carne propria: & hacfiducia in nomine Patris & Filip & Spirit° săcti auspicemur vniuersa quaillo die sua maiestas nos facere voluerit. Quæ, vt fummatim dicam, quolibet die hæc fieri debent præter nquæprædicta sunt. Primum vt súnadeuotione sacrum audiatur: pre-quotidie dictareuerentia adorando sumn u audienillum Deum, qui realiter consistit in dum. psahostia & calice, post prolata à

nob

feru

Aio

redi

mag

mur

corp

Quo

16 711

proj

quic

cho

Vnil

rect

ille

exe

que

nobis

244

facerdote consecrationis verba. Secundum, vt quisque se occupet in officio seu artifico sibi conueniente iuxta statum suum: manibus operado, autalio modo, prout conueniens fuerit, in qua operatione singuli pro more habeant, subinde, aut saltem dum sonat horologium, meminisse summi illius Domini, qui vult vt operemur in illo opere quo tuncexercemur, illiq; supplicare vt nos sibi in hoc gratos habeat. Nam istud recogitare, & corde supplicare opus est anime, ac proinde maximi pretij, vt diximus. Tertiò etiam occupandi sumus in sumenda corporali refectione: antè & post quam semper Deum benedicere debemus, qui nobis post sum illam prestitit, illique ex animo supplicare vttribuat nobis in eatemperantiam, & hic metus profit ad sibi præstandum seruicium. Quodetiam pretiosum animæ opus est, adeò ve in manu nostra sit edendo, bibendo, aut aliud quiduis operando, Deum honorare illique seruire, vt faciens.cer. 10. dum docet D. Paulus. Non igitur

Dee gra tias agen daselle ante oi ptionem cibi

1-

7

X-

1-

id

us

110

di ti-

e-

is

p-

e-

bi

m

VC

0,

m

11-

ur

210

mbis tradendum est, in quibus Deo fruiamus, cum in fingulis nostris a-Monibus possit anima illi seruire, ndictum est: cuius obsequia semper magna funt, etiam fiabiecta operemur, veluti comedere, & aliud quod corpori prouidemus.

### CAPVT IX.

Quopacto debeat quisque prepria gubernare familiam: qua in re vniuersi, potissimim tamen magnates, magnam debent habere curam, exemplo illius magni, omnium familiarum domini summi Dei nostri.

Vartum quod sequitur, in quo is que res tangit, toto die occupari debet, est gubernatio propriæ familiæ. Qua de re cum ali- Qui prequid decreuerim dicere, visu est in inspiritu choare à fundamento quodam, quo lenitatis. minersi prudentes, gubernatores ac netores vii funt: quòdque magnus lle vniuerfæ creaturæ gubernator exéplo demosfrauit : nempe vt quilque in familia, dominio aut prouin-C12

eft, præfit

246

cia fibi subiecta conetur, etiam interdum repugnante natura, ijs quib? præest amicabilem vultum prebere, verbaque dulcia, mixta tamen amicabili grauitate, ne nimia familiaritas occasionem tribuat contemptui. Debetitem aduertere qui alijspræest, vt, etiam si quosdam præalijs diligat, idque verbis, & operibus oftedat, non fiat id cum aliorum despectu, nec quisquam se sentiat contemni, aut vilipédi, in eius societate: sed potius indicent singuli se amari, ac benignètractari. Sanè qui istud fecerit, etia in parua familia abunde ei neminem. ministrabitur, & etia in paucisterris magnus erit Dominus, & ex om-

Quipræ. est luoru, despiciat

7 解。

oui præ nibus supremo Domino seruiet in est de vi rebus quæ statim subijcietur. Debet ta suorum itaq; quisque suæ familiæ dominus frequen- continua & ex animo exacta adhiser inqui bere diligentiam: vt nouerit quo pacto & quib' in rebus sui occupatur, vtru Dei ac domini nostri pracepta seruat: potissimum verum sint nonnulli iurare affueti, aut sanctumeius nomen blasphemantes: vtrū sacrum

audi-

and

[aci

vai

in 1

Dei

nun

tion

cast

iam

lun

fort

qua

gere

mni

res

2nn

lias

mil

nim

bear

no I

præ

Deu

IIIIS

eft,

qua

HOC

mdiant, peccata confiteantur, & ad Qui preheram synaxim accedant. Vtque in est, suora voinersum dicam, curare debent vt mores in-inipsis plantent vitam quæ secundu debet. Deum est: eradicando omnia vitia, nunc verbis, nunc moderata castigatione. Nam intemperata & iracunda castigatio plurimum mali adfert, etiam ei qui castigatur, iuxta D. Paulum: imò & in eo qui ita castigat, fortassis est culpa proprij affectus, quasit illa, quain alio nititur corri- obsequin gere. Moderata ergo castigatio in o- dininum mnibus seruada est, sine ætate maio- humano res sint filij, aut famuli, siue paucoru prorsus. annoru. Debet præterea patresfami- obsequio lias dicere vniuersis qui sur sunt fa- in famimiliæ, ita vtomnino intelligatex a-lijs prænimo dici: vt certò sibi prædictu ha- ponidebeant, quod si ipsis seruire cupiunt, bet. no modo fibi seruanda sunt quæ ipsi præcipiunt, sed longè magis ea quæ Deus precipit. Neq; enim bonus sermsest, qui no procurat, quantu in se: est, honorem domini sui, ac omnia quæilliadferre potest obsequia. In nocautem longe plus temporis de-

Ephe. G.

-

1-

d

C

Cei

r-

1-

n

et

15 -

1-

r,

ta

Π-

IS

m

CO

qu

re ip

fu

20

pr

On

20

115 cie

211

fu

en

m

m

bi

CU

fit

mi

200

OC fer

Illuffriores per/obus tebeaut.

bent insumere maioris status personæ, quæ multos habent subditos . Nã de legibus ac consuetudinibus disne in qui- quirere debet, que funt in terris suis, inducendo subditos verbis amicis, poris col & quæ magis patru fint, quam domilocare de- norum, vt quæ bona funt observent, non permittentes quæ mala funt. Magnam quoque debent adhibere diligentiam, vt sciant quibus modis impotentiorestradentur:vt omnino intelligat qui sub ipsisiustitiam administrant in terra, nihil magis in eis displicere dominis suis quam si quiredum impotentiores quouis modo iniuria afficiant. Id autem secretissime perscrutari deberent per bonos viros, qui in terris suis inueniuntur: quòd si interdum inueniant eos qui dominisaperiunt mala quæ in terrissuis contingunt, ob id perperam ab alijs excipi, æquissimum esser vt acriter castigarétur qui illos malè excipiût. Hæc omnia debent dicere suis, qui aliquam habent administrationem: præmonedo, vt hæc pre oculis habeant, magis quia Dei honorem promouent,

Potentiovibus inajuomodo. Subditis austitia admini-Aretar.

Inuidos acriter gumedos.

mouent, quam ob vllum proprium Subditi commodum, vel honorem. Subditi superioris quoque hæc intelligentes prouoca-diligentia rentur vt Deum ex animo amarent, es aquiipsique seruirent tanquam Domine rint suis suorum dominorum: cuius respectu superioriapud suos dominos maiori essent in businopretio, meliusque tractaretur. Super mibus omnia curare debent domini, vt të- esse Dei plaque in sua sunt ditione munda proposità admodum fint, ac reparata orname-honorena tis, calicibus, & corporalibus fufficiétibus. Quòd si hec vsquam desint, cultus diamicabiliter & secreto sacerdotes uinus insuper his monere debent. Quanqua primis cuenimid magis sit episcoporum, illi ranams. tamen gauderent, fiab alijs in hoc invarentur: tantoque amplius Dominus Deus temporales dominos sibigratos haberet, qui etiam horum curam haberent, quanto minus ex officio id ad ipsos pertinet quicquid fitad honorem Domini sui, ob dominium quod ipfiab illa maiestate acceperunt. Hæc aliaque multa quæ occurrent magna funt opera, & seruitia, quibus magnates occu-

0

1

5

S

[er

[21]

gui

ber

gno

In I

iecl

cta

les,

uer

fon

tas.

bea

teri

nel

not

tion

ple

cit,

per

Im

pra

eft i

eft,

Viti

grai

PHI

derus

Bonum exeplum, quantum proximo profit.

pari deberent, & quibus Domino Deo nostro magna præstantur obsequia: alijque magnates eorum talia exemplo peragentium ad idem prouocarentur: ita vt vuinerfa terrasa-Etificaretur, ipsisque plurimum accresceret meriti ex omnibus quæ & hi & illi optanerunt. Aduertere debent magnates quòd magnus ille su? & omnium Dominus pauper effici voluit, magnifq: subijci laboribus, vt homines obtinere possent magnas cœli diuitias. Sunt autem in causa vt hæc suis subditis depereant, si ipsos vt tyranni pertractent: si permittat vt ab administratibusiustitia syranice fatigentur, cum ad hoc defignatifint subditisubditoru Domini, vt pro ipsis morté opperant, si necesse fuerit, quéadmodu fecit supremus dominus pro ipsis & pro omnibus. O vitā illustrē illius magnatis, qui aduertés se habere subditos suos à manu magni illi vniuer soruregis, & quodillis dominatur, potius vt se debent. eos conseruer in omni bono, & virtute, quam yt abillis vectigalia, &

Donning E 2 Suos 1.bditos quales ef2

i

5,

fruitia accipiat: præterea consideans, quod Deus pretioso suo sanguineillos ab infernali tyranno liberauit, vt ex illis efficiat filios, magnosque in coelo Dominos, postqua subditi in terra patienter sustinuerint sub- quomodo iectionem, qua ei subijciuntur, tra- debeant à datillos tanquam fratres sibi æqua- suis domiles, prouterimus vbi vitam hac bre nistractauem reliquerimus: & tanquam per- ir. sonas tam sublimi dominio deputatas. Porrò quo pacto tractari debeant, & supra dictum est, & lex fraterna id exprimit. Ediuerso autem nescio quam prætexere possit virnobili profapia progenitus excufationem, qui vt sua vana ac praua expleat mundana desideria, nihili facit, etiam si quæcunq; prædicta sunt Nobiles peragere negligat cum suis subditis: or porenlmò non solum ea omittit, sed tes domipranasua vita potius illis occasio ni quam. elt maioris perditionis. Quod; peius preposteest, ve totum se apertius dedat suis tos sues vitiosis insanijs, innumeris illos regant. grauat vectigalibus. Profectò vita huiusmodi, viri illustris mors po-L 9

ftl

del

nő

gna

mu

abi

qua

libe

exh

ma

ftra

cun

uur

fit c

rò g

fini

nes

hoc

fcri

CITC

falti

Quo

C

tius dicenda est, quam vita, cum animam sua turpibus corporis delitijs captina habeat, mortua, & innumeris fordibus vulneratam; cum etiam adillum consequatur, vt vbi adbreue tempus delitijs citò transeuntibus se oblectauerit, dominio quod in terra habuit, priuandus sit: simili-Nobilium ter & hæreditate magni illius coelestis dominij, quò dobtinebunt ipsius subditi: dum ipse efficietur perpetuum dœmoniorum mancipium, vbi omnia ad viuum ab eo exigentur. Sane æquissimum est, vt is perpetud fiat huiusmodi tyranno cum dolore subditus, qui cum magnum accepisset dominium, quo & se, & alios exaltaret, illo vsus est contra eius qui tradiderat præceptum & voluntaté.

fuo domimio abutentium gravißimamul-Sta.

#### CAPVI

Quod in bonis cogitationibus magna sint opes, in malis aute grandemalu.

Quintum quod nobis consideranprocessi occupari debemus, est, pe animum recolligamus, & immoremur i-

15

2-

n

9-

1-

d

1-

e-

12

e-V-

10

re

[-

Xui

ē.

146

ī.

1-

2

VC

0,0 ur

mmur in bonis cogitationibus ac lesiderijs quæ occurrerint: quòd si no occurrerint, ea procuremus magna solertia. Contra verò, ve separemus, magnaque cum abominatione abijciamus mala ac vana desideria que palim occurrunt. Nam in quo- Male colibet horum agendo magnum Deo gitationes exhibebimus obsequium: sunt enim summa migna animæ opera etiam frex no- diligentia stra cecitate ea parui æstimemus, sunt reijcum in rei veritate etiam vnicu prauum desiderium, cui locum damus, cuius bostedignum æterna morte: bonum ve- ni vel rogloriam promereatur nunquam malicogisniendam. Porrò bonas cogicatio- tationes nes dicimus circa vniuersa quæ in causa sines hoc libro aut in alijs huiusmodi cogitatioscripta sunt: prauas verò que cunque nes bonne urca peccata versantur, vi vitia ac o mali taltus huius mundi.

que finto

CAPVT XI.

Quod assumi potest bonesta aliquare. creatio in leuamen laborum nostra fragilitatis corporea.

Audant philosophi, nec reprehédunt theologi iucundas aliquas

int

ftit

rui

inc

aut

bu.

CUI

mı

pli

mi

lin

uir

**fta** 

mi

De

me

pia

fer

Vt

nulle

In recreationibus quomodo se geredum.

tionibus quod pro politum babere debemus.

aliquas recreationes, iuxta cuiusque ætatem ac conditionem. Est tamen animaduertendum, quòd in huiufmodi recreationibus quisque debet caute admodu incedere : latet enim in illis præcipitium, fi multum in illis occupemur, aut ea ex animo affu-Inrecrea- mamus. Debent igitur quantum ad opus ipsû honestè recipi: potius tamen moriendum est, quam vt vitiosum aliquid committamus, quatumnis necessaria nobis sit recreatio. Præterea temperate sumi debent, ita vt potius feruiant pellendo fastidio, quam vt potissimum quæratur recreatio, vtque vno verbo concludamus, affumi debent, tanquam ea quæ in se minime sunt æstimationis, fed ne deficiat miserum hoc corpus quod illis eget:puta dormire, edere, caterisque huiusmodi miserijs, & quem fine corporeis recreationibus. Quietia filios habent, ipsos circa prædicta modo sint monere deberent, alioqui hostesse ipsis exhibent non patres. Porrò exercitia recreationum quæ cum aliorum damno fiunt, veluti sunt non-

Recreationis in en ano allumende

ie

n

f-

et

n

d

0-

1-

0.

ta

i-

UT

uea

5,

115

32

ã

a

fe

X-

0-

0-

ullæ venationes, reputari debent inter vitiosa, & illorum loco subsitui honesta: neque satisfacit quorundam excusatio, qui se admodum Venatioinclinatos afferunt ad venationes, nes que aut alia huiusmodi: ob id enim legi- cum dambus altissimi subijcimur, vt no quod no proxicupimus, sed quod debemus opere- mi fiunt mur. Ob hanc autem subiectionem omnino plurimum gaudere ac lætaridebemus. Est enim gloriosum, tam sublimem habere Dominum, & ipfi feruire: potissimum cum ab illa maiestate tam sublimia expectemus præmia.

#### CAPVT XII.

De termino quem singulis diebus imponere debemus, & quod initium noctiin qua nobis quiescendum est.

Eliquum in quo vita nostra impendetur, est somnus ali- Somnus quis:qui non ad vitium assu- cur sit af mendus est, sed vt corpus vires reci- sumëdus. piat, quibus Deo Domino nostro seruiat. Annotandum ergo est quòd, vt melius hoc agamus, accedente nocte

MO

me

dif

ius

uis

rú (

mo

nan

deb

tra

hoo

aut

pat

alie

XITT

con

in e

bre

dur

inu

lec

lori

cuis

cec

bat

ftri

dix

Examen conscientie vesperifaciendum saltemper quartam hore partem.

noche post alia officia aut exercitia, que ea hora à quolibet fieri solent, æquissimum est vt ante dormitionis tempus ad quartam horæ partem, aut saltem ad huius dimidium occupemur in exercitio quodam admodum necessario: quo & malis in quæ eo die incidimus, remedium apponatur: & noster somnus in pace fit, fiue quietus in Domino, veluci propheta Dauid assumebat, vt dormiétes ac vigilantes semper ei seruiamus: cum illa maiestas vtroq; tempore semper prospiciat quid nobis vtile sit, à malis innumeris & à dæmone nos protegens. Est igitur istud quod quarta illa parte hora facere debemus, vtad memoriam reducamus culpas, in quastoto eo die incidimus. Antequam considerationem, magnam Deoreuerentia exhibere debemus in modueius de qua ad initium diei diximus. Statimque recogitare num in aliquibus deliquimus eorum quæ supra posita sunt ad éius obsequium: ex quolibet in his commisso defectu, etiam si

Errata diei fedulo commemoranda.

Modas examină da confeientia. )-

14

-

e-

3-

25 lt

e-

ft.

)-

mortale peccatum non fuerit, affumendo quanto maximam possumus displicentiam: quemadmodum hujus mudi obsequiosi famuli de quevis defectu contra dominorum fuoruobsequium facere solent, etiams mortalis non fuerit, nec gradem pçnam demereatur. Deinde cogitare debemus num aliquod præceptura transgressi sumus, eodem modo de hocdolendo: post hec num verbis aut cogitationibus superbia antimpatientiæ excessibus: ad hæc num in aliquo mortali deliquimus, qua maximum dolorem potuerimus, inde concipiendo: etiamsi de quoliber, in quo nos peccasse adverterimus, breuissimo duret tempore. Quod si Dolor de duros nos ad dolendum de peccatis pecçatis inuenerimus, cosideremus illa fuislecausam mortis, ac plurimorti dolorum Domini nostri Iesu Christi: cui' pia quoq; mater ob hee fub cruce cor magno dolore trasfixa habebat. His sanè cogitationibus cor nostru emollietur. Quòd si qs fortasse dixerit fibi non vacare, vt quouis die

commisis quomodo.

Precationes ante fomnum facienda.

acnocte ita de peccatis doleat, deberet saltem quouis die sabbati, aut pridiefesti diei sub nocte idagere: quo die dominico aut festo à somno experrectus, aprior effet ad fanctifcandum diem illum, quemadmodi Dominus præcipit. Hoc peracto, & recitato fymbolo Apostolico, que fidem Catholicam cofitemur, simul & oratione dominica: ac salutatione angelica benedicte Deimatri, cui nosipsos semper commendare debemus, & de cuius preeminentijs indies frequentissime, ad agendum inde Deo gratias, memores esse deberemus, poterimus muniti figno salutiferæ crucis quiescere, ac dormire, quantum iuxta cuiufque conditionem ac vires iudicauerimus efse necessariu. Eius qui talis est somnus à Deo benedictus erit, maneque furgens incipiet, ac prosequetur magno cum gaudio vniuersa quæ supra scripta funt in fingulos

dies.

Signo San-Hæ Crucis diem este claudendum.

CAPYT

Dec

lid

qui

crai

nici

Ara

qui

vni

fest

list

qui

pre

940

mir

effe

dita

pol

mu

I

## CAPVI XIII.

254

CAPVT XIII.

De obsequijs que festis diebus Domino Deonostro exhiberi debent : qua quotidie prastare debent hi qui in rebus mundi & manuum laboribus non occupentur.

Equum omnino fuit, vt exigente nostra supina inaduertenția deputarentur nonnullidies, qui ad certa quædam obfequia Deo sanctificarentur, consetrarentur, & huiusmodi sunt dominiciac festi dies. Dixi id egisse no- Dies festi stram supinamina uertentiam. Na cur suns qui æquo vteretur indicio, dies instituti. vniuer sos celebrare deberet tanqua festiuos: cum celebritas illa festiualis regi vniuer fægloriæ exhibeatur, qui semper in festis versatur incomprehensibilibus. Facientes autem quod debemus, dum cum tanto domino semper in suis festis presentes essemus, vita nostra longe amplius ditaretur veris divitijs, semperque Diebus postmodum ijs festis congaudere-festis quis mus quæ maiestas illa celebrat, cum agendum.

ad

5

n

e

T

ad ea nati simus. His itaque diebus

exci

difc

tam

ped.

liqu

tibu

040

bis 1

nist

ptio

Doi

eft,

litu

0013

Deu

que

reco

Itas

inde

aut

exer-

cessare debemus ab omniopere manuum, omniq; temporali occupatione:vt in eo quod spirituale est, longè perfectius anima se occuparevaleat. Habentes autem proprærequifitis supradictis obsequijs, quaindies exhiberi debere diximus, quæ in specie & longe perfectius festis res perso- diebus præstare debemus, equum est vt alia subiungamus, in quibus veri Dei serui festis diebus sele occupare debent, que ve diximus magis cótinuè exhibere debent terræ magnates, cum pluribus diebus à negotijs vacent temporalibus. Tribus ergo rebus videturin specie comprehendi quicquid his diebus facere debemusiuncto simul eo quod prius di-Ctum est indies esse faciendum. Primum confiftition recogitandis magnificis Dei operibus, ac beneficijs nobis præstandis: quad in symbolo Apostolico quodindies recitamus, fiue in articulis fidei coprehensum est. Secundum in eo consistit veanimæ virtutibus studeamus, ac in ijs

Ittuffrione magis tenentur ad Janetiticationem maiorum fellorum quam ple boo. Once diebus festispoto Binauna heride. bens. Primam dicitur cap. 14. Secudum

CMP.15.

gerceamur, Tertium, in eo vt mori Tertium iscamus cum semper moriamur, & ca. 16. amcitò finienda sit vita nostra. Ex- Alias sapedit autem ve de singulis horum a- pe mediliquidtractemus sequentibus capi- tandum.

### CAPVT XIV.

e

8 ft

11

5-

1-

js

0

1-

e-

1-

1-

5

0

S,

1-

IS

-

Ouod fit admodum vtile exercitium, gnod singulariter sieri debet circa beneficia que a Deo accepimus.

TAturale est vt cos metuamus qui admodum potentes sunt, amemus autem illos qui nobis benefecerüt: porrò initium omnisboni in timore confistit, presumprio verò, in rimoris carentia. Deus Dominus noster infinire potestatis Timor elt, à quo manat omnis potestas coe- initiens litum & terrestrium: ve nos credere ni. confitemur dum dicimus: Credo in Deum Patrem omnipotentem. Estque admodum vtile istud semper recogitare, vt magna illius pote- Petentia stas nos humiliet ac terreat: & pro- Dei cur inde methamus talem offendere, sepe recoaut quicquam præsumere. Q is lende.

omnis bas

chim

bus,

fati

nis i

paul

DIS F

in q

præl

gnoi

terra

tern

illan

obli

cend

tante

iecta

actui

gno

fua, f

do fi

gitan

post

& ir

fam,

plen:

Cum

caula

paru

enim non demittet, aut potius abijciet vanam suam præsumptionem, dum attente confiderauerit tantam potestatem, adeò terribilem omnibus terræ regibus, quibus facilius aufert animam, mittens illam in barathrum inferni si ipsum nontimuerunt, neque debeneficijsabeo acceptis seruierunt, quam quisquam Dei bene- collum columbæ contorqueat. Coficia qua- gitemus etiam beneficia, quæ in dies nobis prestat, & que præstitit, vt aduertamus quantum nos amet, ipiumque redamemus. Coelum ac terram ad nostrum obsequium codidit, neque enim illis indigebat. Et id confitemur cum dicimus, creatorem celi & terræ. Angelos nobis tradidit in custodes continuos. Parua sunt hæc omnia, dum recogitamus quòd maiestas illa de calo in terram descenderit, non vt fibi ministraretur, Mett. 20. velutiloquitur in euangelio, sedvt

ministraret, quo melius nobis ser-

uiretur. Fuit autem modus quo

nobis seruiuit, quòd factus homo in

visceribus beatæ Mariæ virginali-

ta fuerint erganos.

bus,

ij.

n,

m

ii-

us

in

i-

0

m

0=

es

d-

n-

m

e-

11-

ç-

lic

nt

bd

f-

r,

Vt

r-

10

in

S

bus, & ex ea natus, miserum præsepe Christus latim elegit, vbi tanquam commu. Pauper fanisinfans fleuit: magnam fustinens & vi nos paupertatem, ve per hæc omniano- perpetud bis perpetuas daret diuitias, ac vita efficeret. inqua abest omnis ploratus: vt etiā preberet nobis exemplum, quo co- Terrena mosceremus quam spernenda sit commode terræ prosperitas, cum ipse qui est q-que coteterni patris sapientia, adeò in totu neda sint. illam contempserit. Non est sanè obliuioni tradendum, aut parui ducendum tanti Domini seruitium, unto suo labore, pro gente tam abiella, & ad tantam eius gloriam peridum. Post hac deferente eum magno cum labore benedicta matre lua, fugit in Aegyptum. Et ne scribédofiam prolixior(quanquam recositundo prolixi esse nequeamus) christus postvitam milleplenam laboribus, nostri & in nostrum obsequium impen- causa ad im, mortuus est morte immensis mortem plena doloribus & abiectionibus. víque ferlum ergo mortem vsque nostrauinis. taula seruierit, aduertamus quam parum sit quod facimus, etiam si in

lib

qui

uei

tan

ne

CUI run

Vt 6

cur lib

fen

dur

ter

hib

ren

tes

gul

tes

nor

nea

lia

aut nia

flat

Cru

nos

hor

liber

264

omnieius mandato ipsi seruiamus ve magis in gloria, quam adeò nobis exoptatilla maiestas, crescam'. Post hæc omnia refurrexit cum magna gloria, & in calos afcendit: rediturus vniuersorum iudex, vt in corpore & anima perpetuum rependat in cælo præmium, vniuersis qui, vtdi-Etum est, ipsiseruierint: aut si non, vt æquum est, ei seruierunt, veram poenitentiam peregerint . Aduertamus tamen D. August. tanti nominis ac sanctitatis doctorem dubitare, num danda fit ad veram penitentiam peragendam gratia ei, qui cum in vita sibi data ac sanitate posset Deo serui-»/q; sene- re, id differt vsque dum mors pec-Aute dif- candi vires ipsi præripit: quòdque serendam. bonus ille latro qui cu Christo mortuus est, inuitat nos ne desperemus, no tamen aufert à nobis dubif, de quo habet D. Aug. Neq; enim vel vna hirundo facit ver, neg; vnus latro qui saluus factus est, dicit, nó codemnandos alios innumeros, quorum erat & alter latro, qui sinistrum Christo claudebat latus: nec tamen

FO. 41. Penitentia male. factorum no ad vl18

15

ft

12

11-

0-

111

i-

Vt

-50

1113

ac

im

er.

11-

ui-

ec-

gue

010

rea

iú.

vel

120

co-

u0=

um

nen

)CW

lber fuit à sententia mortis æternæ, quæ in extremo iudicio feretur aduersus vniuersos latrones, & eos qui untis Dei beneficijs ingrati sunt, neq; inde ipsi seruiunt. Hæcomnia cum indies in symbolo Apostolorum recitemus, æquum omnino esset vtea quoque non negligender percurrétes recogitaremus : sed in quolibet horum immorantes, ac si præsentes adessemus: potissimum autem dum regina coelestis filium suum verogestaret, ipsumque pareret, exhibendo eis varia obsequia, & renerentiæ figna, tanquam si nunc præséteseu nasci videremus. Rursum singularius in ipsa passione, recogitantes Christi captione illam adeò ignominiosam, verbera, coronam spineam, innumeraque opprobria:qualia nunqua vili facinoroso vidimus, aut audiuimus fuisse illata: quæ omnia ab imperiali illa & dinina maieflate suscepta fuerut, vnà cum morte crudelissima quæ subsecuta est, quò nos inuitaret ad spernedas popas, & honores mundanos: ad quos cxci M

Qui

ten

nof

gèi

tuti

reg

tun

Ad

lim

alie

ter

fun

Vto

ferr

lun

leg

fap

Au.

CA

Mortis ebrifti consideratio rerum mundanarū contemptum excitat.

qui hæc non perspiciune, continue irruunt. Aduertendű nobis est, quòd si qui mundanis rebus ita occupantur, vt hac indies recogitare neque ant, diebus saltem festistempusaliquodsibi deputare deberent, quo hæc meditarétur: vt adimpleto præcepto quod de festorum sanctificatione acceperunt, opus simul peragerent, vnde tantum boni ipsis proueniret. Nullam tamen inuenio excusationem quam habeant mundi mased poten- gnates, vr indies ista non expleant, tiores po- saltem ad dimidium horæ spatium; cum, etizm præter hoc quod eorum magnanimitas ad hæc magna ipfos inuitat: magna quoque libertas qua fruuntur, vt se secretò recolligant, non paruam ad hæc præbet occasionem. Præterquam etiam quòd in cúctis negotijs iuuari posiunt, per multos qui ipsis inseruiunt. Precamur Deum altissimum vt cæcitatemabeorum cordibus auferat, quo videant hacaliaque magnalia que adeò desiderant, nescientes quid desiderent, quæque ipsis adeò occulta sunt.

omnes €brifficni ti simum Christi domini passionem recolere debent.

## CAPYT XV. CAPVIXV.

d

1-

0

6-

10

e-

Co

U-

12-

It,

n:

ım

os

ua

nt,

10-

·Ú-

ul-

ur

e-

int

efin

nt,

A

quod virtutum studium in boc mundo plurimumneglectum vniuer fos maximè exaltet : attamen illustribus personis singularius conueniat.

Cientia homines reddit illu-Aftres, potius quam nobili maiorum sanguine esse progenitos, Vera sciaut quam vniuer sæ diuitiæ. Vera au- entia que tem scientia est Iesum Christum in st. nostris habere conscientijs: qui longemagis delectatur in palatijs virtutum vnius rustici pagani, quam in regijs seu castris regum & imperatorum mundi, quibus desunt virtutes. Aduertendum tamen quòd vtta fublimi scientiæ opera demus: opus est Lettie aliquo libro, ve que studio diligen- spiritualis ter insudemus, & quod studio adepti multum sumus; gnauiter animo reuoluamus. inuat ad Vtq; diligetius nos huic studio pos-pierateurs semus impendere, nec pretextum vllum haberet etiam qui alijs in libris legere nesciunt, datus est nobis liber sapientiz Dei, qui est ipsemet Chridus Domin' noster, qui in scripturis

269

Christus er scientice. Apo.3.5. 20.

sacris dicitur Liber vitæ:in quo nulliber vita lo labore, sed porius cum inæstimabiligloria semper addiscut vniuers beatisecreta & perfectiones omniu reru. Hic liber scriptus est crassiore scriptura ob genté rudiorem, & ab hoc excecante mundo excecata, quado magna cũ animi modestia, acpa-

diebus fe-His Saltem becttiadi.

Libri pij tientia sanguine aspersus, & cruci affixus est : vt fi hæc adeò necessaria interra legamus, alia sublimiora ac fecretiora que in eo continentur, videre ac intelligere mereamur. Quapropter debemus indies (qui autem nequit indies, festis saltem diebus) libru hucadeo preciosu ad aliquod tépus in manus sumere, ac frequétisfime de virtute in virtute euoluere, inde vel pauxillu indies addiscedo. Potissimu autem & primò debemus maxime fublimem charitatem addiscere, qua se nobis dare voluit ado-

mnia quæ nobis necessaria erat, ibiq;

intelligere quam æquuelt, vetotos

pue in hoc libro legeda fint. Primum. Charitas m Deum Je prodit. dere cupiamus, & in eins obsequio:

nos sumæ illi maiestati omnino dequemodo damus, adeò vt vitam totam impende

opt

501 cha

9112

Do

pra

qua

adi

fer

pra

val

bea

cú

tur

qui

cha

pro

tæ 1

tui

sep

fini

fie l

mo

me

no

me

ú

re

b

ã-

2-

ci

iz

ac

vi-

2-

TEL:

15)

od

if-

e,

0.

US

i-

0-

q;

20

C-

11-

0:

ta

kitacupiamus, vt omnibus in rebus opere compleamus. Is autem certo poterit confidere hancin se habere charitatem, qui in se persentit viua quandam voluntarem: qua cupit à Domino Deo nostro aliquid sibi præcipi, illig; obedire in omnibus que nouerit fibi effe precepta: queadmodum sentiut hi qui terrenis ... seruiuc regibus desiderio exiguoru pramioru, qua ab illis expectar. Et valde æquü est ve abundantius id habeant qui magno regi regu feruiunt, cuhinc longè maiora sciamus secu- Dei matura præmia. Præterea annotabimus iestas co quò integrior ac certior fit nostra benignises charitas, vtq; nostrū obsequium sit nos ad prestatius: & quia no aquuest, veta Den amatæmaiestatiseruiatur potissimű in-dum séper witu premij, quòdadipsi serniedum impellere séper nos mouere debet suma & infinita ei bonitas ac maiestas, quòdq; schoc servitio dignissimus: queadmodum latius scriptu inuenient, qui methodum feruiendi Domino Deo nostro legerint secundo documento ibi posito. Hocautem sublimb

m

25.

[ca

cit

lal

xe.

in

lia

tuc

tes

ge

du

ac

no

he

fec

Ac

cu

mo

ICI

pe.

tar

hæ

ter

tia

Deo fermerdum ninpræmij pe, fed ob olans cius bonitate.

limiter addiscemus in hoc divino libro qui est Christus Deus noster. Cùm ergo videamus quod cum hic esset rex æternus, voluit seruire nullis inductus nostris meritis, sed sola suabonitate: non satis nobis sit nisi ei seruiamus ob eandem illabonitatë absque alio, quod saltë potissimu adidnosinducat. Et certe tantò copiosiora erunt nostra præmia, quatò libentiùs seruierimus absq; vllo ad illa respectu. Alios sublimiores modos ad veram charitatem inueniet in prædicto libro vitæ qui expedite in eo legere nouerit. Verüistud in prz. sentia sufficiat his qui adeò instructi non sunt. Addiscamus quoque eius mansuetudine & animi humilitate, quemadmodum ipse nos adhortatur humilitas in sacro euangelio: & aduertemus turpeadmodu esse ve superbia ac iracúdia extollatur vilis seruulus, cú presentem habeant suum Dominum adeò excelsum, qui verbo & exéplo ipso ipsum innitat, tanta mansuetudine & animi humilitate, quantum ostendit sacra ipsius vita, & longe apertius

Matt. 2. Man uesudo ex Christi addiscen-E4.

0

C

a

fi

1-

ũ

o. io.

id

0in

in

2.

ti

115

ē,

ur

us

1-

ű

0

ùs

pertius horrenda eius passo. Disca-Diuitias mus similiter parui æstimare diviti-esse conteas, cum illum semper videamus. Di-nendas. scamus fugere corporales, adeò nociuas delitias, cum ille adeò plenus laboribus ac doloribus semper vixerit, in cruce autem felle, & aceto in sua siti ei succurrerint: etiam si a- Christus lias innumeras omittam eius amari- perus no-tudines. Addiscant etiam ab eo diuites mundi opera misericordiæ vte quo phargenis subueniant. Aduertant quod mace sit dum omnes infirmi essemus mortali innes inac perpetua infirmitate, descendit firmos hic summus Deus factus medicus, sus. nostraque grania mala reparauir: no herbis, aut medicinis communibus, Egenis sed vniuerso suo pretioso sanguine. subuenië-Acquissimű ergo esset, vthi diuites dum vt cura haberent ac miserer etur infir-nobis morum, captiuos redimerent, vesti- Christus sent, aliaque remedia præstaret pau-Jubumit. peribus, cum summa illa maiestas tamperfecte & tanto cum labore hæc fecerit. Addiscant singulariter magnates amicam habere iustitiam: cum videat hunc summum re-

hit

qui

tur det

tis:

tur

UHI

nec

teri

nus ver

Rui

am cuil

illi

pub

nib

ade

1150

vtp

qua

rere

que

nus

re

pun

Vs

Yastitia. or equitas erga Subditos

gem, qui ex maxima fua potentia innumeris alijs modis nos poterat redimere, id noluisse nisi sua ipsius morte efficere, vt peccatum sufficieter puniretur. Quod si ob nostrascelera voluir in regia sua persona puniri, longè sanè iustius est, ve quisque seruanda, in seipso propria castiget. Neq: permittant vt aduersus tenues vllum grauamen aut iniustitia committatur. Addiscat propterea magnates vt Feritas in amici sint veritatis. Na etiams omit-

omni ne- tamus, quò dipfe Deus veritas est, etgotio am- ja idem pro veritate mortuus est, vtplesteda. que nos ad illa deduceret. Gaudere debent cum veritas negotiorum eis aperitur, & abominari consortium adulatorum, qui occultant eis veritatem: Ponat Dominus Deus noster hac in re remedium quod maxime est necessarium. Vtplurimum enim videmus quod veritatem audirenolint, quia ipsos pungit, gaudentq; ve eis referat, ita se cuncta habere, quo modoipsi sieri cuperent, etiam si sciantre vera aliter se habere. Atque hine prouenit quod qui his inservi-

Adulatoves no sut audiendi.

CAPVI X V.

10

15

é.

2

U-

13

r-

m

2

VE

It-

et-

Vt-

ere

eis

ım

11-

ter

mè

1113

10-

VE

uo

ci-

que

1110

ne

munt non studens in libro vitæ, in tliber vi quo contra veritatem nihil admitti- labor un: sed vt suis placeant dominis, stu- mortes dent in libro mortis, hocest falsitais:séper præcogitantes quid loquéur aut respodebut, coforme ad praunm illorum appetitum. Profecto nequeo cócipere quo pacto dici poterit, filius Dei, qui veritas est, sernus, qui abominabitur dicentem fibi veritatem, quod id fibi displiceat. Rurfum nescio quomodo dicipossit amicus veritatis, cuius, vita falfa est, mins vita semper mentitur magno illi Domino: cui in baptismo fidem publicam præstitit renunciare omnibus mudi pompis, quod nouimus adeò manifestè indies infringi, ab ijs quos talia magis seruare deceret, vtpro lege iam id tueri velint: tanquam fi aduerfus altissimi leges cur- Vitamo rere eis posset præscriptio. His alijs, christi que multis remedium tribuat æter-dominie ous ille Deus, qui tam longo tempo-thesaura te ferre nouit : quanquam acerbe esse ompuniet, cum fatis perpellus fuerit. nium vir-Vt autem ad nostrum intentum

M

173 Peritas 3 æ, falfitas

reuertamur præcipuum, has & cate. ras omnes virtutes in hoc libro vitæ addiscere debemus: illum semper præ oculis habentes in omnibus que egerimus: frequentissime meditates excellentias, quas in facra eius vita & morte scriptas inuenimus. Et profecto quanquam virtus propter solu Deum semper sequenda sit, attamen etiam si aliud non esset, quam vt innumera quæ in hoc mundo sese offerunt, dolores & angustie minori dolore perferri possent, id solum sufficere deberet, vt quis virtuté semper sequeretur. Quis enim obsecro in timeribus terra liber ab anxietatibus, doloribus & infirmitatibus estenemo sanè: sed multos impletos videmus, nunc proprijs aduersitatibus, nunc eorum quos plurimum diligunt. Qua frequenter aufert mors eos quos præ cæteris amamus ? Quoties sese offertrei familiaris nostræ & corum quibus bene volumus, perditio? Quot metus omni momento aboriuntur? Quot indignatiomes proueniunt, & ab aqualibus & 20

Vita hec plenaest o mise-¥115.

e

tæ

cr

uç

tes

ita

0-

lũ

en

in-

ffe.

doffi-

per

in

ori-

nè:

unc

e0-

Quã

uos

co-

er-

en-

tio-

bus

220

& ab inferioribus? Hæcaliaque pluraæquali animo perfert, qui virtuti deditus est: nouit enim hanc esse voluntatem Dei, in quo habet omne bonum suum. Contra verò peccator cum nihil habeat in Deo vt in his laboribus eum protegat ac tueatur, Virtus tato amplius illum ledit quodlibet magnidahorum, quanto magis vanos mundi loris leushonores & blandientes delitias in. men. ordinate amat: atque idcirco plus quam duplicatos sustinet dolores. Quapropter aduertant vniuersi, & potissimum magni domini, quos magis decet omnis nobilitas & maiestas, quosque ob maiorem teneritudinem ac dominium magis pungere solent confusiones: aduertant inquam quantum ad eos pertineat operam dare ac laborare, vt dictum elt, in virtutibus. Quòd si ob terrenas & nullius momenti occupationes istud omiserint, agnoscant suam perditionem:quærantý; remedium, cum adeò breuis sit vita, vt statim dicemus.

My CAPVI

#### CAPVT XVI. 276 CAPVT XVI.

Quod mortem semper praoculis habere debemus: peccator, vt à peccatis refrenetur : iustus verò, vt gaudeat, & quolibet temporis momento per eam separetur ab hac miseravita, quò ducatur ad vitam aternam.

200 be

rű

tul

ha

or

be

XII

lei

VII

ne

gr

CIL

pr

m

m

Be

du

ca

00

CO

le

ip

XI.

ni

qu

fai

Vum post hac vitam ram terta sequatur mors, æquum est, ve qui scripsimus quo pacto oporteatbene viuere, addamus etia aliquid quò discere quis possit bene mori. Omni die morimur, ait Seneca, eò quod fingulis diebus portio vite nobis amputatur: & quanto crescendo procedimus, tantum decrescente vita morti approximamus: intantum vt firem exacte pensemus, vt habet D. Gregorius, aliud non sit vitaprafens, nisi quædaprolixamors. Mors quo- Et certe si hoc vt æquum est meditaremur, maiori animo ad vita que lupra descripta est curreremus, maioriá; moderatione fisteremus in vita vitiosa quam sequimur. Deberent recogio

tidie no Dis immemet.

recogitare quicunque paruulos habet liberos, quòd quantu crescit eo- Liber? ru corpufculum, tantuin dies aufer- qua de re tur, & abbreniatur illorum vita: & fint desehac consideratione temperaturinordinatus amor quem ad illos habent, certaque mors, que illis approximat, inuitaret: & huiusmodi prolem inducerent ad quærendam ibi vitam, vbi nunqua mors expectatur: neq; tantu studium ponerent ad congregandum illistemporalia, quæta citò ipsos deferent, etiam si non improbetur hoc studium modo fuerit moderatu. Rursum cosiderare debemus, quemadmodu recte monet D. conside Bernardus, quomodo nobis morien randums dum sit:magnique beneficij loco du-nobis eff camus, si mors non subitò nos præ- quomodo. occupauerit. Quòd si letè adueniat, sit morie considerare deberemus, quod mille anxietatibus (à quibus neque nofipfos tueri poterimus, neque auxilio nobis esse poterit mundus vniversus) dissoluetur corpus istud quod tantopere amamus, vniuersamque deperdet speciem. Oculi itta

fele

dilC

que

dæn

qua 00

pen

tant

& r

tun

tun

grat

tam quo

mal

eft

que

lius uiti

nes fim

mei

top

hab

**Itiæ** 

obl

3C P

278

Morientin membrorum de-Scriptio.

Horror adstantiū

isti paulatim suo tandem non fungentur officio: linguaq; velutimortua omnem gustum amittet. Inæstimabilis erit dolor eius, qui tali regi non feruiret, qui solus eum iuuare possit. Innumeris agetur timoribus, qui ipsum etiam tremere cogant. Dæmones se præsentes offerent, madamonum iori quam vuquam antea vafricie, ne tunc eis depereat quod exacto téin morte. pore laborarut, vt suo seruitio subderent vitiolos: imò etiam aduersus iustos tunc validè pugnabunt : verum illis succurretur à potenti domino, vt vltimo quoque vite momento animum habeant ad obtinedam gloriosam victoriam: nempe adeò accedétes vt summa obtineant præmia ijs reposita, qui nobiliter & seipsos, & magni Dei sui hostes vicerunt: æquum tamen est, vt quisque apud se perpendat, quantus ericterror ipso mortis tempore, inqueri horridos dæmonum aspectus. Certe si mors ipsa ex se est adeò terribilis, tanteque anxietatis & amariendinis, vene molli quidem ferato moriene icis

lese mouere possit: in maximum reducent discrimé tam terribiles tamque experti præliatores, quales funt demones. O diem certissimum, & quando futurus sit, incertissimum. O diem tam memoria dignum, & penitus oblinioni traditum. O diem Mors perà tantam providentiam requirentem, catorum & nullam habentem. O diem quo pessima. une maximè desiderabitur vita, que uncoulli cocedetur. O diem cuius gratia concessi sunt omnes dies, cui tamen plusimi nullum dederunt ad quod debebant. O diem tristem & Omnes maledictum illi qui semper secutus vita noest consolationes & delitias, huius-stredies que vitæ honores: cum ipse Dei fi- ad diem lius dicat in euangelio: Væ vobis dimortis reuitibus qui habetis hic consolationes vestram. O diem ralibustuio: bent. nes vestram. O diem talibus tristif- Luc. 6. fmum, post quem nunquam vel momento fruentur suis delitijs, quas tatopere procurarunt: sed perpetuos habemus dies maledictionis, angustiz & tormentorum, in vicem quod Mors dioblitisint huius memorabilis diei: uitibus acproinde contigit eis vita tam in- vmbra. ordi-

di, a

hoc

for

deri

bili.

aut i

vob

fitis.

vob

tunc

ritis

mo

omi

circ

mar

vert

corp

vari

fih

non

non

in v

trar

dio

men

rum

adg

di,ad

Morientin vatio dif par.

Mers preciola. fanctora.

ordinata, qua tam miseram mortem, tamque miserabiles poenas xternas sunt promeriti. O Contra fœlicem diem ijs qui eius semper memores fuerunt. O diem veranostræ natiuitatis ad vitam, quæ æternam habet vitam. O diem tantaratione exoptatum, cum mors in co finiatur, & perpetua ac triumphans vita inchoetur. O diem qui suum splendorem omnibus preteritis diebus diffundens, emundat eos ab omni viscoso mundi humore. Odiem summi lucri ac glorie, cum futurus sit dies, quo possimus vitam quam tantopere amamus, offerre supremo Domino: qui illam cupit recipere, quique suam morti vitam exposuit vtnostram ditaret. O diem mortis Pfa.11.55. iustorum pratiosum in conspectu Domini, sicut canit regius propheta: quandoquidé tunc ipsis oftendentur sublimes excellentiæ ac prætiofæ dinitiæ ad quas creati funt, & propter quas abiecta huius mundi contempserunt. Itaque è illustres

personæ ac Domini huius mun-

di, ad quos fingulariter opusculum hordinigitur, obsecto vos & obtefor per ardens quod habetis defiderium vitæ honorificæ ac delectabilis absque vlla mixtura molestiæ aut indignationis, vt huius diei qui vobis indubie continget, memores confide stis. Considerate quanta diligentia ratio vobis seruitum est in hocmundo: mortis res une autem nullum recipere pote- valde saritis seruitum, si non seruistis sum-lubris. moilli regi, cuius estis & vos & omnia vestra. Videte similiter quati Ecel. 7. circundabunt vos dolores, quam amaros edetis gemitus: quam cito vermes dominabuntur huic vestro corpori, quod tantiscum saporum varietatibus illis præparatur? Quòd si hoc aduertitis, certe in æternum non peccabitis, vt habet Sapiens: non peccantes autem occupabimini in vita supra descripta, post quam transactam plurimis & magno gaudio plenis occupationibus, que tamen vetitæ non funt ab vniuerforum Domino nostro, peruenietis adgaudium vniuerforu bonorum:

De

Dej

De

De

De

que vobis & omnibus, qui vobishonesta vita fuerint associati, præparata sunt in æternum. Quod nobis omnibus contingat in sæcula sæculorum Amen.

FINIS SPECVLI illustrium personarum.

# INDEXEORVM

QVAE SVMMATIM IN SINgulis cuinfque partis huius opusculi documentis & capitibus continentur.

### PRIMAE PARTIS.

Eneralium quarundam confiderationum, & compendij
perfectionis Euagelica. Documentum primum. pag. 1.
De fine & scopo propter quem agere
debemus in remedium defectuum
nostrorum. Documetum secundum.
pag. 12.
De duplici modo serviendi Deo. &

De duplici modo serviendi Deo, & guomodo omnes, sed maximèreli-

UNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN

### INDEX.

id est, excellentiori modo. Documetum tertium. pag. 33.

De difficultate perfecté inseruiendi Deo, & destrage peccati in animis hominum. Documentum quartum.

pag.

De facultatibus cum animi tum corporis, adreparationum metis obtinendam, & in quarum actione fanctitas potissimum consistat. Documentum quintum.

pag. 41.

Devoluntatis nostra mirè libera potestate ad operandum, & ad quemlibet actionis nostra finem constituedum. Documentum sextum. pa. 49.

De habitibus bonis comparandis, & malis euellendis, quidve circaeos profit ad humilitatem. Documentum septimum. pag. 60.

## SECVNDAE PARTIS.

DE exercitis adresarciendam anima stragem accommodatis proemium. pag.67. De dolore peccati, & damno ab eodem peccato illato. Caput primu. pa.63.

### INDEK

Def

IN

fu

De

6

De

Qui

De

De

Qu

De mala consuetudine abigenda, & de sancto suipfius odio quantum esse debeat, & esse posse cum Charitate. Caput secundum. De tribus ad ornadam animamnecef. farys. Cap.3. pag.gr. De oratione. Cap. 4. pag. 93 De quarundam virtutum origine,pafsione nimirum Christi Domini. Ca. quintum. pag. 105. De humilitate comparanda, & cur Deus nos vult humiles esfe. Cap. 6. De inani gloria, & de euersione omnis vanitatis.Cap.7. pag. 116. De modo patientia comparanda & conseruanda. Cap.8. pag. 125. De quatuor affectibus animi moderadis. Cap.9. pag. 128,

### TERTIAE PARTIS.

E charitate in Deum comparanda, & falacijs in illa cauendis. Cap. 1. pag. 143. De Charitate in proximum, & quomodo verè cognosci potest. Cap. 2. 186.

### INDEX.

de

se!

e.

9

II.

3

a.

05.

ur

6.

27.

7116

6. 6

25.

28.

10-

do

13.

100

86.

De

do Deo, & de gratijs eidem agendis.

Cap.3.

pag.194.

INDEX EORVM QVAR fummatim cotinentur in speculo Illustrium personarum.

Rologus Ioannis Hentenijinterpretis huius operis. pag. 211 Demagnitudine animi, que personas nobilitate prastatiores mouere debet, vt Deo inserviant. Ca.1 pa.215 De vita firituali, quanta corporalem excellentia vincat, quama, nos obliget ad obsequium Deo prastanpag. 2216 dum. Cap. 2. Quod obsequia subditorum erga potentiores, hos ad Deo inseruiendum inpag. 2240 uitant.Cap.3. De methodo in bec opusculo observa-PAQ. 2270 ta. Cap. 4. De tribus qua alliciunt omnes, & personas illustres prafertim, vt Deo serpag. 229. uiant. Cap.5. Quibus in rebus Deo, potissimum seruis re debeamus. De bonis cogitatiovibus & desiderijs Cap. 6. pag. 23%.

## INDEX.

Dereuerentia Deo summo quoq mas ne exhibenda. Cap.7. pag. 240. De tribus quotidie agedis. Ca.S.p.243. De propria cuiusque familia recte administranda. Cap.9. pag. 245. De diuitijs bonarum cogitationum, & malorummiserijs. Cap. 10. pag. 252, De aliqua honesta recreatione assu. pag. 253. menda.Cap.11. De termino cuiusque diei, & de quiete nocturna.Ca.12 pag.255. Defestis diebus & obsequijs Deoinil lis exhibendis. Cap. 13. pag. 259. De Dei in nos beneficijs sape meditanpag. 261. dis.Cap.14. De exercitatione in singulis virtutibus quamque personas illustres ipsadepag. 267. ceat.Cap.15. De mortis assidua cogitatione, quamque omnibus hominum generibus Pag. 276. profit.Cap.16.

### FINIS.

EXTYPOGRAPHIA Stephani Hemmerden.

